


BUREAU
Président : Dominique CASAYS
Secrétaire : Pierre MAURY
Trésorier : Jean-Pierre BENGEL
Vice-présidents : Bernard GEORGE-BATIER, Walter PERETTI

CONSEIL D’ADMINISTRATION
Jean-Pierre BENGEL
Dominique CASAYS 
Bernard GEORGE-BATIER 
Philippe JULLIEN
Françoise LAURENT-HUCK
Pierre MAURY
Walter PERETTI
Chantal PINARD
Jean-Luc WINIESKI
Hélène ZIMMERMANN
 
COMITE TECHNIQUE
Dominique BANIZETTE
Jean-Claude BERTHE
Gérard EDDE
KE Wen
Walter PERETTI (Rapporteur de la Commission)
Yves RÉQUÉNA
Marie-Christine SÉVÈRE
ZHANG Kunlin
Hélène ZIMMERMANN

JUGES
Dominique BANIZETTE
Jean-Claude BERTHE
Gérard EDDE
Jimmy GRÉGÉARD
Philippe JULLIEN
KE Wen
Frédérique MALDIDIER
Evelyne OEGEMA
Walter PERETTI
Yves RÉQUÉNA
Marie-Christine SÉVÈRE
Ange TOMAS
ZHANG Kunlin
Hélène ZIMMERMANN

REFERENTS REGIONAUX
Alsace : Françoise LAURENT-HUCK
Aquitaine : Philippe JULLIEN
Auvergne, Limousin, Poitou-Charentes : Annick BACHELIER
Basse Normandie, Haute Normandie : Odile CHAUVEL
Bourgogne : Pierre MAURY
Bretagne : Jean-Marc LECACHEUR
Centre : Philippe ASPE
Champagne-Ardenne, Lorraine : Chantal PINARD
Franche-Comté : Jean-Pierre BENGEL
Ile de France-Paris : Jimmy GREGEARD
Ile de France-Paris : Walter PERETTI
Languedoc Roussillon : François FRANCOIS
Midi-Pyrénées : Anne EGRON
Midi-Pyrénées : Sophie CLEMENCEAU
Nord-Pas de Calais : Audrey DUSART
PACA : Ange TOMAS
Pays de la Loire : Jean-Pierre CASSONNET
Picardie : Jean-Luc WINIESKI
Rhône-Alpes : Yves SAUTEL

SECRETARIAT ADMINISTRATIF
Sophie de CORTA

FEQGAE - Fédération des Enseignants
de Qi Gong, Art Energétique. 



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 1

éditorial
Chers amis,

L’été s’installe, le moment de vivre un autre rythme, de ses ressourcer, de sentir son corps plus libre. Tous ceux qui enseignent 
tout au long de l’année connaissent la joie, mais aussi le poids d’être toujours présent, en corps et en conscience, à chaque 
cours, vaille que vaille ! Profitons de l’été pour recréer un lien intime dans son corps, de le laisser nous dire, à travers son 
énergie, où nous en sommes, quels sont nos désirs profonds dans la vie !

La FEQGAE, présente également toute l’année, vous adresse ce très beau moment de paix, avec ce bulletin d’été, qui vous 
montre le dynamisme et la pérennité de notre mouvement. L’année qui vient sera riche en évènements. Le premier d’entre 
eux, un colloque sur les rôles du Qi Gong dans la lutte contre le stress, organisé par notre ami Yves Réquéna, en partenariat 
avec le salon « Vivez Nature », nous permettra de nous retrouver autour de ce sujet si présent dans notre société et dans le 
monde du travail où le Qi Gong et de plus en plus demandé et pratiqué.

Au nom de l’équipe fédérale, du Conseil d’Administration et du Comité Technique, je vous souhaite un très bel été !

Le président, Dominique Casaÿs

SOMMAIRE
1 
éditorial

Vie Fédérale 
Colloque « Stress et Qi Gong »
Assemblée Générale
Examen Fédéral
Nouvelles brèves
Stages
Du côté du secrétariat
Journées Nationales du Qi Gong

Recherche et Réflexion
Expériences de Qi Gong avec des personnes à mobilité réduite
San Bao ou Les trois Trésors
Propos sur la pédagogie dans l’enseignement du Qi Gong        

La vie du Qi Gong
Accueillir les personnes transplantées
Qi Gong à l’ESAT
Vivre et pratiquer en monastère en Chine
Témoignages sur les stages
Questionnaire aux enseignants de la FEQGAE

Lu pour vous
Le retour du Dragon
Qi Gong au féminin

1

 
2
2
3
4
5
7
7

16
19
21

31
38

24
25
26
27
29

FEQGAE - Fédération des Enseignants
de Qi Gong, Art Energétique. 



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 2

COLLOQUE « Stress et Qi Gong »
« Approches du Qi Gong dans la prise en charge du stress au travail, 

en situation médicale et en situation préventive personnelle ».

Ce colloque aura lieu à la Villette le samedi 20 octobre 2012 pendant le Salon « Vivez Nature » 
dont nous serons le partenaire privilégié. Nous disposerons d’un espace privatif où se déroulera le 
colloque ainsi que de l’amphithéâtre pour les conférences le samedi. Sur la mezzanine, le samedi 20 
et le dimanche 21 se dérouleront des ateliers d’initiation au Qi Gong pour les visiteurs du salon. 
Le partenariat avec ce salon permet de dynamiser son image et de renforcer la FEQGAE : notre logo 
sera sur les documents de communication du salon Vivez Nature et le Qi Gong mis en valeur. Nous 
disposerons de plusieurs stands de renseignements pour diffuser les informations sur la Fédération, les 
cours et stages organisés par les enseignants. Trois conférences publiques sont prévues, et il nous sera 
possible d’animer de nombreux ateliers de Qi Gong durant ces 2 jours.
A ce sujet, si vous êtes intéressé pour animer un atelier, manifestez vous auprès du secrétariat !

Ce colloque s’adresse à tous nos adhérents et au monde du travail. Une partie des interventions 
sera axée sur le Qi Gong en entreprise, Yves REQUENA interviendra avec la Psycho pathologie en 
médecine chinoise, et réflexion en relation avec la médecine classique. KE Wen parlera de la relation 
du corps par rapport aux émotions et au stress. 

La participation à ce colloque est fixée à 40 € pour les adhérents et 60 € pour les non adhérents.

Le secrétariat vous fera parvenir les coupons de réservation et le programme par mail.

ASSEMBLéE GÉNÉRALE
L’Assemblée Générale 2012 a été prévue la veille du colloque, cela afin d’éviter de multiples 
déplacements. Elle aura donc lieu le vendredi 19 octobre 2012, de 18h30 à 21h, très certainement 
aux Temps du Corps à Paris dans le 10e, et sera suivie d’un diner convivial. Une réunion des Référents 
Régionaux précédera l’Assemblée Générale de 15h à 18h.

Vie Fédérale



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 3

EXAMEN FÉDÉRAL

En place depuis 1997, véritable label de 
qualité, le diplôme fédéral d’enseignant de 
Qi Gong confirme la formation sérieuse et les 
compétences des candidats qui ont passé avec 
succès les épreuves pratiques, théoriques et 
pédagogiques de l’examen fédéral. Le diplôme 
peut également être accordé par validation des 
acquis de l’expérience (VAE) aux demandeurs 
répondant aux critères établis par le comité 
technique.

Examen des 3 et 4 mars 2012
La session de l’examen s’est déroulée le  
1er week-end de mars à Paris.

Deux jurys étaient prévus pour ce week-end mais 
devant l’afflux de dossiers, le Comité Technique 
a organisé un jury supplémentaire le samedi!

Le nombre de candidatures a nécessité de réunir 
trois jurys.
Les juges Dominique BANIZETTE, Jean-
Claude BERTHE, Gérard EDDE, Frédérique 
MALDIDIER, Evelyne OEGEMA, Walter 
PERETTI, Yves RÉQUÉNA, et deux assesseurs 
(Colette GILLARDEAUX et Cyril VARTANIAN) 
ont examiné 26 candidats issus des différentes 
écoles agréées ou candidats libre.

12 candidats ont obtenu le diplôme fédéral  : 
Thierry ADDA, Marie ARTAUD, Chantal 
DELAHAYE, Chantal FELGINES, Christine 
FORTINI, Ingrid JAULIN, Béatrice MEILHOC, 
Isabelle MELLIER, Soisik NAMURA, Sylvie 
NANTEAU, Evelyne NAUDIN SAGOT, 
Catherine Tu Thanh NGUYEN.

14 candidats ont réussi une ou deux UV et 
devront se présenter de nouveau pour obtenir 
le diplôme.

Pour obtenir l’examen il faut obtenir la moyenne 
aux trois UV : Théorie, Pratique et Pédagogie. 
Les UV obtenues restent acquises pour une 

Vie Fédérale

prochaine session si le candidat n’obtient pas la 
moyenne dans les 3 épreuves.

La prochaine session d’examen aura lieu à Aix 
en Provence les 1er, 2 et 3 septembre 2012.
Le secrétariat a reçu 38 dossiers et nous avons 
prolongé la session d’une journée, le lundi, afin 
de recevoir le plus de postulants. Malgré cela 
il reste 8 candidatures que nous ne pouvons 
examiner lors de ce week-end, le nombre de 
candidats étant de 10 maximum par jour ! 
D’ores et déjà nous prévoyons de réunir deux 
jurys à la prochaine session des 2 et 3 mars 
2013.

A noter que les dates des sessions sont 
fixées aux 1ers week-ends de mars et de 
septembre et que le descriptif et les formulaires 
d’inscription sont disponibles sur le site fédéral 
www.federationqigong.com

Sujets de théorie
de la session de mars 2012

SAMEDI 3 MARS 
Théorie : Le méridien de la Rate
- trajet
- fonction énergétique de l’organe
- correspondances
Pratique : « L’Attention » dans la pratique
Pédagogie : Vous voulez enseigner un mouvement 
de Qi Gong. Comment vous y prenez vous ?

DIMANCHE 4 MARS 2012
Théorie : Exposez les énergies innées  
et acquises : origine, circulation, résidence...
Pratique : Pour quelle raison accorde-t-on une 
telle importance à la détente dans la pratique ? 
Pédagogie : Dans un groupe de personnes de 
différents niveaux, comment adaptez vous votre 
pédagogie pour faire progresser chacun ?



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 4

Vie Fédérale

NOUVELLES BREVES
Journée « femmes en sport »

Sous l’égide de la Mairie de Paris dans le cadre de l’Année des Femmes et de la Journée des Femmes 
du 8 mars 2012, par l’initiative du Comité Départemental de Paris 75 EPMM Sports pour Tous et la 
participation de plusieurs associations parisiennes de Qi Gong, la journée “femmes en sport” s’est 
tenue le dimanche 11 mars 2012 au stade Emile Anthoine 9 rue Jean Rey dans le 15e arrondissement, 
rive gauche, au métro Bir-Hakeim.
Le Qi Gong pour les femmes fût bien représenté, dehors sur le terrain de rugby. Aux pieds et sous le 
regard de la  Tour Eiffel, entre 13h et 16h, de demi-heure en demi-heure, plusieurs professeurs de la 
FEQGAE ont animé des initiations de Qi Gong devant un public participant, avec curiosité, attention 
et bonne volonté. Nous souhaitons que cet avant goût porte ses fruits avec de nouveaux pratiquants 
Qi Gong pour la santé et le bien-être.

GAP. et Abdel HASNAOUI

Ont participés à cette journée :
Chrystel Herbeaux del Pino, Centre QEE.
Annick Ronné Le Verre, Cercle de Massothérapie Chinoise.
Ke Wen, Association Les Temps du Corps.
GAP, Association Qi Gong Ee Tong France.
Abdel Hasnaoui, Président CD75 EPMM - Sports pour Tous.
Dominique Casaÿs, Président de la FEQGAE.



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 5

Vie Fédérale

STAGES
Le programme des stages de formation continue pour les enseignants est élaboré par le Comité 
Technique.
Dans la continuité des années précédentes sont organisés des stages d’anatomie du mouvement avec 
Christine Wahl, sur la pratique et sur la préparation à l’examen fédéral avec Walter Peretti et Hélène 
Zimmermann. De plus, le Comité Technique a souhaité mettre en place un stage de théorie de la 
médecine Chinoise avec Colette Gillardeaux, un stage sur un principe de la pratique à un niveau 
approfondi : cette année « l’enracinement » avec Zhang Kunlin, et un stage sur l’enseignement à un 
public spécifique : « Le Qi Gong pour les personnes âgées ».
Le projet est de poursuivre les années à venir ces stages sur les grands principes de la pratique et sur 
l’adaptation aux publics particuliers (personnes handicapées, enfants etc.).

Stage d’anatomie du mouvement
avec Christine WAHL :
« La malléabilité de la cage thoracique »
6 et 7 octobre.
Habiter cet espace, se l’approprier pleinement 
en animant notre champ de perception sensoriel 
et moteur. Se libérer de sa rigidité en explorant 
la pluralité de ses articulations et toute la gamme 
de mobilité qui en découle. Habiter ce monde 
afin d’y découvrir sa profondeur, son volume, 
sa volupté.
La liberté retrouvée de la cage thoracique 
amène une respiration plus aisée, adaptée à 
toute intention, grâce à la capacité de mobiliser 
de manière différenciée la cage thoracique 
associée à la détente du diaphragme.

« Le bassin » les 12 et 13 janvier.
Le thème du bassin revient dans la mesure où 
il s’agit d’un lieu d’une extrême importance 
pour la pratique, dans sa mobilité (relation 
aux hanches et à la flexibilité lombaire et donc 
la région de mingmen) et dans sa constitution 
énergétique (point Hui Yin de rassemblement du 
Yin, Yao Shu pour le transport du Qi dans la  
« taille », etc.). La faculté de solliciter le bassin 
et sa musculature propre sur des registres de 
plus en plus fins ouvre à la perception et à la 
compréhension des mouvements énergétiques 

qu’il induit vers la haut du corps et le Ciel et au 
travers des jambes vers la Terre.

Stages de préparation à l’examen fédéral :

Un premier stage de préparation aura lieu les 
17 et 18 novembre à Paris, animé par Walter 
PERETTI assisté d’Hélène ZIMMERMANN.

Un second stage aura lieu les 23 et 24 
mars à Aix en Provence, animé par Hélène 
ZIMMERMANN.

Le but de ces stages de préparation est de 
démystifier et de préparer à l’examen fédéral. 
Au cours du stage sont explicités les critères 
d’évaluation utilisés par le jury, et les élèves 
sont mis en situation d’examen. Une attention 
particulière est mise sur l’épreuve de pédagogie 
qui nécessite un travail de réflexion en amont et 
une présentation précise des attentes des juges. 
L’expérience des années précédentes à montré 
l’intérêt de ces stages qui donnent une meilleure 
compréhension de la mécanique de l’examen et 
surtout diminue sensiblement le niveau de stress 
auquel les candidats sont soumis.

L’expérience des examens fédéraux ont montrés 
que certains principes de base, tant théoriques 



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 6

méridiens du pied, du méridiens ceinture et des 
méridiens extraordinaires, des lieux de réunion 
des méridiens, du centre etc.). La connexion 
entre l’aspect mécanique et énergétique se 
fait par les méridiens musculo-tendineux et la 
circulation du Wei Qi qui les caractérise, ainsi 
que par l’anthropologie propre à la pratique 
(polarisation yin-yang entre la haut et le bas, 
mise en relation et en mouvement, passage au 
niveau de perception propre au travail sur le 
Qi).

« Stage sur le Qi Gong 
pour les personnes âgées » 
avec Liliane Papin les 6 et 7 avril à Paris.
Ce stage est la première session d’un programme 
de formation sur trois ans pour les enseignants 
de Qi Gong désirant guider les seniors, préparer 
les autres et se préparer soi-même à la sagesse 
nécessaire pour aborder avec sérénité et bien 
être les phases de la vie après la cinquantaine.
Qui sont les « personnes âgées » ? Quel rapport 
peuvent-elles entretenir avec la pratique ? 
Comment s’adresser à elles ? Et surtout comment 
leur enseigner.
Forte de son expérience, notre intervenante 
partagera celle-ci avec nos adhérents, et les 
sensibilisera à ce public particulier et à ses 
spécificités.
Ce stage s’adresse à tous, mais celles et ceux 
qui désirent travailler, ou travaillent déjà, avec 
des institutions spécialisées sont intéressés au 
premier chef.

Ces stages sont organisés à Paris (sauf 23 et 
24 mars) de façon à permettre à chacun le 
déplacement le plus commode, quelque soit son 
lieu de résidence. Ils ne sont pas en résidentiel. 
Le montant demandé par participant est de 
140 € pour les deux jours, et les groupes de 
20 participants maximum. Vous trouverez les 
formulaires d’inscriptions sur le site internet.

que pratiques, sont de plus en plus absents chez 
nos adhérents.
Les trois stages suivants visent à répondre 
à ce manque constaté et à approfondir ces 
principes :

« Principes fondamentaux de l’énergétique 
chinoise » avec Colette GILLARDEAUX,
les 8 et 9 décembre à Paris.
Il s’agit de revoir et de synthétiser les éléments 
de base de l’énergétique chinoise en rapport 
avec la pratique du Qi Gong. L’expérience à 
montré que les aspects théoriques sont souvent 
assimilés mais ne sont pas mis en correspondance 
avec la pratique. Aussi constate-t-on un savoir 
théorique sans retentissement sur la pratique 
et l’enseignement. La pratique se vide alors 
petit à petit pour devenir une gymnastique 
douce sans fondements énergétiques.                                                                                                                                    
Le but de ce stage est d’amorcer ce travail 
d’intégration de la théorie dans la pratique.

« L’enracinement » avec ZHANG Kunlin,
les 16 et 17 février à Paris.                                                                                                     
Il s’agit de revoir les principes de l’enracinement 
dans une approche globale de la pratique du 
Qi Gong, de ses liens avec la détente corporelle 
et mentale et avec le travail énergétique.                                                                                                       
Qu’est ce que l’enracinement ? Quel intérêt 
pour le travail de Qi Gong ? Comment 
l’obtenir au travers de petits exercices ?                                                                                                                                       
Le but de ce stage est de réintégrer la 
dynamique de l’enracinement dans la pratique 
tant « statique » que mobile.

« Aspects mécaniques et énergétiques de la 
liaison entre le haut et le bas du corps »
avec Walter PERETTI  les 16 et 17 mars à Paris.                
Il s’agit de découvrir les fondements 
mécaniques de la coordination et de la liaison 
entre le haut et le bas (libération de la taille, 
mobilisation du bassin et du tronc, importance 
des musculatures croisées...) ainsi que leurs 
fondements énergétiques (importance des 

Vie Fédérale



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 7

DU CôTÉ du SECRÉTARIAT
Les bulletins d’adhésion et la liste des stages pour l’année 2012 - 2013 sont téléchargeables sur le 
site internet.
N’hésitez pas à faire parvenir dès maintenant par mail au secrétariat vos annonces de stages pour 
l’année 2012 – 2013 avant la rentrée, cela permet d’anticiper le travail du secrétariat… A noter que 
seuls les enseignants adhérents à la Fédération EPMM – Sports pour Tous pourront bénéficier de ce 
service.
Depuis la rentrée 2011, la Fédération place votre site internet en lien sur les listings, en retour, pensez 
à bien apposer sur vos sites le lien vers le site fédéral avec le logo de la FEQGAE qui est également 
disponible sur le site.

Journées Nationales du Qi Gong

Les 18e Journées Nationales se sont déroulées la semaine du 4 au 10 juin, 
plus de 500 animations, portes ouvertes, démonstrations et conférences 
ont été offertes au public par les enseignants de la FEQGAE
et leurs associations dans 156 villes.
Cette édition édition des Journées Nationales du Qi Gong
a remporté un vif succès.

Vie Fédérale

Les JNQG 2012 « Partout en France » :
Après avoir été soutenus par nos médias locaux 
(bulletin mensuel communal et presse quotidienne 
régionale), et par une très belle affiche de la 
fédération (je le pense vraiment !), nous avons 
proposé 9 cours au public pendant ces journées. 
Nous ne manquons pas de pratiquants, non ! 
Mais notre désir de faire connaître le qi gong 
est le plus fort. Ces journées ont été utiles de 
plusieurs façons :
- Utile, bien sûr, pour faire connaître le qi gong 
et ses bienfaits au plus grand nombre.
- Utile pour donner une image sobre, honnête 
mais profonde du travail d’équipe de notre 
nouvelle association « TAO RYTHM QI GONG 
et arts énergétiques ». La simplicité, pour nous, 
n’excluant pas l’engagement, le désir d’évolution, 
la recherche dans l’idée de travailler au plus 

Photo : Marie-Christine BOURGUIGNAT



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 8

lendemain ! ». Bien sûr, ne nous racontons pas 
d’histoires : l’un ou l’autre, mais très peu, n’ont 
pas aimé du tout.
- Utile encore pour comprendre les nouveaux 
besoins : les cours en journée sont de plus en 
plus prisés. A nous de voir comment répondre 
au mieux à cette demande. Les cours tard le soir 
(20h30), très peu demandés, ce qui n’était pas 
le cas, il y a seulement 8 ans.
Vous aurez compris qu’au moins 90 personnes 
sont passées et ont pratiqué, pour un ensemble 
de 160 pratiquants inscrits à l’année, cela 
donne une petite idée de la demande.
Bravo à notre équipe et à nos pratiquants très 
accueillants.

Marie-Christine Bourguignat
IllKIRCH (Strasbourg sud)

- . -

Bonjour les Amis de la Fédération,

Pendant ma semaine de participation aux 
18e Journées nationales du Qi gong sur l’île 
d’Oléron, j’ai eu environ 10 personnes en cours, 
qui sont venues spontanément, après avoir 
visité le site de la Fédération et qui savaient les 
horaires ouverts à tous de mes cours à Castel à 
Saint-Pierre. Il s’agissait de personnes alentours, 
venant du continent (Marennes, Bourcefranc, 
Rochefort) et de l’île (ST Georges, St Denis, St 
Trojan) et qui ne connaissaient pas le Qi Gong. 
Et aussi parce qu’elles ne pouvaient pas venir 
samedi 9 juin matin.
Elles ont apprécié semblent-t-il.

Le 9 juin matin, nous étions 10 participantes. 
Aucun homme.
En concurrence, il y avait plusieurs activités le 
même jour :

proche de nous-mêmes et des possibilités des 
pratiquants ; le tout est bien ressorti, à mon avis, 
dans les médias. Pas de trop grandes idées, 
juste nous présenter tel que nous sommes, avec 
ce que nous sommes.
-  Utile pour nos visiteurs, venus par dizaine 
à chaque cours, dont la demande fut très 
disparate :  ceux qui n’arrivaient pas à trouver un 
cours de Qi Gong (bien que dans notre région, 
le QI GONG est bien implanté et visible… mais 
pas assez pour certains) ; ceux qui ont profité 
de ces portes ouvertes pour assister à des cours 
très différents (comme les animaux du Wudang 
avec Patrick Reschly, ou les 49 mouvements 
avec Georges Kuntz), ou plus traditionnels 
mais avec ce qui fait la spécificité de chacun 
(les cours d’Evelyne Berthe-Jannin, Monique 
Schuffenecker, les miens où l’esprit ‘Yang 
Sheng’ est très présent) ; ceux qui ont vraiment 
profité de ces portes ouvertes pour découvrir le 
QI GONG et demander des adresses plus près 
de chez eux ; et ceux envoyés par nos anciens 
élèves devenus professeurs plus au sud (comme 
Anne Missotte et Régine Schilling), venus juste 
pour voir « autre chose », et qui retourneront 
dans leurs cours.
- Utile pour nos pratiquants qui m’ont bluffée. 
Après avoir pratiqué avec nos visiteurs les 20 
mouvements de Wen, nous leur avons fait une 
démonstration de ce que nous apprenions en ce 
moment. Et j’ai pu constater (par exemple dans 
les 49 mouvements, mais aussi ailleurs), une 
excellente concentration, intention dans le geste, 
sur une belle posture corporelle, bien ancrée, 
bien ouverte. Nos visiteurs l’ont très bien senti 
à leur façon : « Oh ! Ils font tous pareils, sans 
regarder l’enseignant ! » ou « On dirait de la 
danse ! ».
- Utile à nouveau pour nos visiteurs quand 
nous leur avons proposé de faire quelques 
mouvements des méthodes du cours auquel ils 
assistaient. « Je suis sportif ; jamais je n’aurais 
cru que le QI GONG sollicitait tant le corps ; 
je transpire ! » ou « J’ai eu des courbatures le 

Vie Fédérale



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 9

- marche gourmande organisée par le  
Rotary-club (10 km sur les plages avec une 
dégustation tous les kms! ça a toujours du 
succès !!!)
- vide-greniers sur 2 communes de l’île,
- fête de la crèche des petits à ST Pierre
- fêtes des écoles maternelles et primaires
- et au dernier moment, une marche organisée 
par la GV de Dolus sur la plage de Grand 
Village, au même moment que nous.

Mais les 10 personnes étaient conquises et en 
redemandent.

Ce maxi-cours, je l’ai  décomposé ainsi :
- 30 min “d’échauffement” pour ouvrir les 
méridiens et harmoniser le Qi, en pratiquant 
les exercices du Qi Gong de la vertu et 
quelques exercices de Ti Song, se relâcher par 
la respiration, par le mouvement, en exercice 
horizontal et vertical de Maître Yuan Hong  Haï. 
Et les 5 Qi gong de la communication de Ke 
Wen.
- 1h de “corps de séance” en choisissant 
quelques exercices de Qi gong pour le coeur 

et la circulation, pour renforcer l’énergie 
originelle.
Et des exercices du livre de KE WEN de son 
livre “Entrez dans la pratique du Qi Gong”
- 15 min de marche d’enracinement avec la 
marche des reins, la marche de Bohui Dong, 
marche de la tortue, 
- 30 min “d’étirement” avec quelques exercices 
du Qi gong de Ma Wang Dui,  et ausi la 
marche de la grue pour les étirements de la 
cage thoracique, étirement des méridiens de 
la vésicule biliaire et étirement méridien reins-
vessie.
- 15 min pour raconter ses sensations et poser 
des questions et distributions des dépliants à qui 
en voulait.

Le cours était riche et les participantes ont été 
heureuses.

Voilà mon récit et mon bonheur d’avoir donné.

Béatrice Leroy (DOLUS D’OLÉRON)

- . -

Vie Fédérale

Photo :  Béatrice Leroy



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 10

Vie Fédérale

- . -

Les démonstrations et ateliers pratiques JNQG 
aux jardins de la Fontaine samedi matin se sont 
merveilleusement bien passés. 
Du beau temps, du monde, une excellente 
ambiance, très conviviale avec de bons contacts 
et d’excellents retours...
Et dimanche c’était la fête des 10 ans de 
l’association...On a continué
Voilà on se remets au travail :-)

Françoise GASTE (NIMES)

- . -

J’ai été très heureuse de participer effectivement 
à la journée organisée à Toulouse, où la 
météo nous a joué des tours, avec une pluie 
rafraichissante pour la plupart du temps ! 
Elle n’a cependant pas arrêté ni les participants, 
ni la foule des badauds.

Donc journée positive, oui !
Dans l’ensemble les rencontres ont été fructueuses, 
avec de multiples contacts enrichissants.

Bonjour,

Les ateliers découvertes que j’ai organisés 
se sont bien déroulés, avec 10 personnes le 
mercredi et 20 personnes le samedi. A part 2 
de mes élèves, ceux ne sont que des personnes 
nouvelles qui sont venues découvrir. 

J’avais fait passer deux semaines consécutives 
un petit encart dans le journal local et un 
journaliste est venu le mercredi à la fin de la 
séance prendre quelques photos et me poser 
quelques questions.

De nouvelles inscriptions en vue pour l’année 
prochaine. Certaines de mes anciennes élèves 
d’il y a 5 ans m’ont fait une pub du tonnerre 
et qui comptent bien aussi revenir au mois de 
septembre.

Catherine Engels
(CORNEVILLE SUR RISLE- HTE NORMANDIE)

- . -

Samedi matin, pratique dans le superbe Parc 
du Verger à Châtellerault, ville moyenne du 
département de la Vienne. Nous avons bénéficié 
de la meilleure météo de ces cinq derniers jours ! 
Une vraie chance.
Nous avons eu une trentaine de personnes, 
dont une bonne moitié n’avait jamais pratiqué 
le Qi Gong. Parmi eux, un certain nombre vont 
s’inscrire pour la rentrée.

D’autre part, j’ai pris contact avec un responsable 
de l’association de soutien des parkinsoniens de 
la ville qui souhaite mettre en place des cours de 
QG pour les malades et les accompagnants de 
personnes atteintes de la maladie.

Merci pour les affiches, affichettes et dépliants.
Votre partenariat a été très apprécié !

Claudine MARIOTTO (CHATELLERAULT)

Photo : Sophia CLEMENCEAU



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 11

Vie Fédérale

Le Qi Gong devient de plus en plus reconnu pour 
ce qu’il est : Un art du bonheur, une discipline 
de joie, et une pratique de longévité !

Hélène GIRARD (TOULOUSE)

- . -

Sur le Causse du Larzac, à l’abri d’une grange 
de pierre magnifiquement restaurée et décorée, 
les Association SOURIRE INTÉRIEUR  et ÂMETAO 
ont unis leurs dynamiques et créativité pour 
animer la journée. 

La douce et riche lumière du lieu, les 
démonstrations et ateliers de François François, 
Christine Poutout et Hélène Zimmermann ont 
incité les participants à entrer, chacun à son 
rythme, dans le courant du Qi et l’intériorité.
Beaucoup de liberté, fluidité, profondeur et 
légèreté...
Certains découvraient le Qi Gong pour la 
première fois, plein d’intérêt et de curiosité  ; 
d’autres déjà pratiquants enthousiastes ont saisi 
l’opportunité d’approfondir leur art.
La plupart des visiteurs (une cinquantaine selon 
les organisateurs, trente cinq selon la police !!) 
ont été des participants au long cours, suivant 

toutes les activités proposées, jusqu’au cercle de 
« parole de Qi Gong » qui a clôt cette journée.
Selon tous, cette première JNQG sous grange 
et dans les champs émaillés de fleurs sauvages 
fera date... la prochaine est attendue...!

Hélène ZIMMERMANN
(CREISSELS proche Millau-Lodève)

- . -

Merci de m’avoir aidée, grâce aux documents 
reçus, à préparer mes deux journées portes 
ouvertes.
Les sources de communication avaient été 
diverses  : affiches, presse locale et panneaux 
lumineux... Ce sont eux qui ont eu le plus d’impact 
! Le bouche à oreille, les amis accompagnants 
un déjà pratiquant...

J’ai été très heureuse d’avoir pu accueillir durant 
mes cours et hors cours des personnes déjà 
sensibilisées ou n’ayant jamais entendu parler 
de Qi Gong.

Ce fut de bons moments de pratique, partage, 
curiosité et échanges... Ouvrir les cours à 
d’autres permet aux anciens de témoigner sur les 
bienfaits de leur pratique. Même en fin d’année, 
une personne a voulu absolument revenir pour 
terminer les cours avec mes élèves...

J’ai eu une dizaine de personnes : c’est peu, 
mais c’était en journées, la semaine.

Chacun a pu s’exprimer et en redemander... Je 
n’ai pas noté ce qui a été dit, mais cette première 
expérience pour moi fut excellente et m’engage 
à recommencer !

Jacqueline DARU (CALUIRE ET CUIRE)

- . -

Photo : Hélène ZIMMERMANN



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 12

longue langue de terre battue par le vent. Et j’ai 
eu l’idée de disposer les ardoises sur le petit 
muret, juste là où il y a un panneau explicatif de 
la légende de la pointe de Penvins (une légende 
de dragon… oui, oui… Sans doute un dragon 
d’eau !). Locaux ou touristes, tous passent là, 
c’est incontournable… et évidemment, les 
ardoises ont attiré les regards qui sont passés soit 
rapidement ou se sont  attardés en une lecture 
attentive. Et comme il y a eu de temps à autre 
des bourrasques des gens ont eu l’idée de poser 
de gros galets pour les lester et les stabiliser. 
Et sur l’îlot rocheux derrière la chapelle, j’en ai 
placé aussi une dizaine mais... qui ont disparu 
en 48 heures !  Je me dis que mes « leçons  de 
bases de qi gong » sont maintenant entre les 
mains  de futurs adeptes du qi gong !!! Et que 
peut-être quelqu’un frappera à la salle de cours 
avec une ardoise à la main !!!

L’information a été relayée dans le bulletin 
municipal « Sarzeau-Hebdo », et comme 
l’association ASQG est adhérente à l’office du 
tourisme, l’affichage a  été possible, et l’info est 
passé sur leur site internet.

Voilà, j’ai ramassé les ardoises, j’ai enlevé les 
flèches orange qui balisaient  le chemin  depuis 
le bourg ou depuis la chapelle.
Je n’ai pas pris de photo. La pratique s’est faite 
essentiellement en salle. Un seul cours  a pu se 

Une semaine de préparation pour une semaine 
de réalisation.
Un bilan satisfaisant humainement par la 
simplicité des rencontres et l’authenticité des 
échanges.
Un bilan positif en termes de projections de 
nouvelles inscriptions pour septembre. 
Si je vous dis, 8 personnes nouvelles sont venues 
participer,  dans le « microcosme » de  Sarzeau 
et de la presqu’île de Rhuys, cela paraîtra sans 
doute dérisoire au regard des multitudes qui 
ont pu pratiquer dans le « macrocosme » des 
grandes villes et des grandes structures d’école 
et d’association. La « table ronde » sur les 
différences entre le QI GONG et la Gymnastique 
a réuni 6 personnes. 

Rétrospective :  
- Il y a eu un temps  consommé en voyages, 
en déplacements en voiture  pour aller porter 
telle affiche à tel magasin « bio », ou telle 
boulangerie incontournable, ou à la Crêperie 
qui a la cote près du Château de Suscinio (qui 
veut  dire « sans souci »).
- Il y a eu un temps plus artisanal, bucolique 
maritime.
• Artisanal du fait de l’utilisation d’ardoises de 
récupération qui ont eu d’une manière inattendue 
une deuxième vie : en effet, elles ont servi à 
marquer les renseignements pratiques pour ces 
journées nationales, d’autres ont eu un but plus 
pédagogique en affichant succinctement les 
origines, les buts, les effets du QI GONG,  Sur  
chacune, ma main a répété le signe du  TAI JI,  
et  est devenue experte dans la rondeur du trait 
et l’équilibre des parties  YIN et YANG !
• Bucolique et maritime, car Penvins, (on dit 
« penne vince ») un petit village de SARZEAU 
sur la presqu’île de Rhuys (Morbihan) est à la 
fois à la campagne et à la mer. A la Pointe de 
Penvins, il y a un lieu « magique » avec une 
chapelle face à la mer (sans histoire particulière) 
entourée d’un petit muret, et derrière un petit îlot 
rocheux  accessible à marée basse, et aussi une 

Vie Fédérale

Photo : Jacqueline Eusèbe 



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 13

Vie Fédérale

est restée jusqu’au bout. Nous avons terminé 
par 30 minutes de relaxation, au choix : 
debout, assis ou couché. Elle a choisi la position 
allongée. A la fin de  la séance  elle a dit qu’elle 
se sentait  curieusement très bien, qu’elle n’avait 
jamais ressenti cela avant, que c’était vraiment 
quelque chose de différent comme sensation de 
détente et elle ne ressentait pas son genou.
Le lendemain, elle m’a appelée – elle avait oublié 
son parapluie ! – et elle a tenu à me dire « Il 
faut que je vous raconte tout de même qu’après 
la séance quand je suis rentrée chez moi, j’ai 
déjeuné, et je me suis reposée, je me sentais 
fatiguée mais c’était différent comme fatigue et 
j’ai dormi vraiment et je n’en reviens pas ! ». Ce 
n’est pas dans ses habitudes de dormir l’après-
midi.

Voilà donc un instantané d’une expérience  
simple mais touchante.
Colette est partante  pour participer aux cours à 
la rentrée de septembre. A suivre…

Bien cordialement.

Jacqueline Eusèbe (SARZEAU)

- . -

faire sur la plage, face à la mer, entre deux 
nuages menaçants mais tellement beaux dans 
leurs dégradés de nuances.

Fait marquant :
Une dame, Colette, 74 ans, est venue à la 
réunion de samedi après-midi, « pour voir 
d’abord », enfin pour écouter m’a-t-elle dit. 
Y aller très progressivement, se renseigner 
d’abord, après c’est on verra. C’était sa 
stratégie. Et elle a  trouvé la discussion très 
intéressante. Le lendemain, le dimanche, il y 
avait un stage de 3 heures. Mais pour Colette  
« pas question de 3 heures de stage, c’est trop 
long, impossible  !  ». Elle souffre d’un genou 
(arthrose), elle a des problèmes d’équilibre suite 
à  l’ablation d’un neurinome, et  elle n’entend 
plus d’une oreille. Et je pars sur mon discours 
(très habituel et très rôdé) sur les « suppositions » 
(cf. : les 4 accords toltèques de Don Miguel 
Ruiz), toutes ces suppositions auxquelles on croit 
dur comme fer, comme vraies, sans jamais avoir 
vérifié si elles étaient vraiment vraies. J’ai réussi 
à la convaincre. Elle est donc venue. C’est vrai 
que le transfert du poids du corps d’une jambe 
sur l’autre, lentement, était source de douleur 
pendant « Chasser la poussière dans le sens du 
vent » de la Tonification Générale. Elle disait 
qu’elle entendait son genou « être broyé ». Elle 
a alterné avec la position assise et  a répété 
les automassages des genoux. Respiration,  
mouvements de tête de grue… Et finalement elle 

Photo : Sophia CLEMENCEAU



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 14

public mais des rencontres de qualité et le plaisir 
de pratiquer ensemble...

Philippe JULLIEN (PAU)

- . -

Le dimanche 10, nous avons profité de la 
semaine du Qi Gong pour inaugurer une salle 
dans le 10ème avec l’association L’Arbre à 
Soie. 4 cours ont été présentés, au moins une 
cinquantaine de personnes sont venues, environ 
le tiers par le site de la fédération. Plusieurs 
personnes connaissaient déjà la Qi Gong, pour 
d’autre c’était la première fois. Expérience très 
intéressante.
Merci donc d’avoir organisé cette semaine, il 
me semble que c’est une très bonne manière de 
faire connaitre le Qi Gong.

Nadine SUSANI (PARIS)

- . -

Cela fait plusieurs années que nous optons 
pour proposer cette journée dans un des beaux 
jardins publics de la ville de Toulouse. Au risque 
d’une pratique sous la pluie, nous privilégions 
l’aspect « communication avec la nature » qui 

A Annecy, les participants ont été peu nombreux, 
mais enchantés :

- Conférence : 48 personnes, dont seulement 
8 « non pratiquants ». Tout le monde est resté 
jusqu’à la fin, et certaines personnes sont encore 
restées me parler après la conférence.

- Cours Portes-Ouvertes : sur 4 cours, 17 
visiteurs.

- Pratique Collective Samedi 9 Juin, le matin : 
peu de monde, malgré un endroit très agréable 
et un temps clément (mais la veille, il avait 
beaucoup plu et il faisait froid) ; en tout 20 
personnes environ, dont seulement 6 de mes 
élèves, ont participé. Parmi les participants, tous 
très motivés, une personne est venue de La Tour 
du Pin (Savoie), à une bonne heure de route 
d’Annecy, et une autre d’Aix-les-Bains.

L’ambiance a été, évidemment, excellente 
et tout le monde a été content, souhaitant 
que je recommence l’opération... « tous les 
samedis » ! 

Marie-Christine Sévère (ANNECY)

- . -

La journée portes ouvertes organisée dans 
notre « petit club » à permis à 12 personnes de 
découvrir notre Qi Gong. Toutes se sont déclarées 
enchantées de leur journée et certaines d’entres 
elles ont manifesté le souhait de commencer la 
prochaine saison avec nous. 

Jean-Pierre Patelli (GRENOBLE)

- . -

Pour notre part, très belle après-midi le samedi 9 
à Pau au Parc Beaumont avec pratique en plein 
air, démonstrations et ateliers; pas tellement de 

Vie Fédérale

Photo : Sophia CLEMENCEAU



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 15

Notre journée nationale du Qigong au Golf 
d’Evian s’est bien passée.
45 personnes environ sont venus écouter la 
conférence « Qigong et méthodes de santé 
du Tao » de Gérard Edde et une cinquante de 
personnes ont participé à l’atelier avec Nathalie 
Fourré, suivie d’un autre atelier présenté par 
Gérard qui leur a fait pratiquer des Qigong 
particuliers de Shaolin avec des respirations 
fortes.

Gérard EDDE et Nathalie FOURRE (EVIAN)

- . -

Tout s’est bien passé, surtout le dimanche matin, 
où il y a eu une cinquantaine de personnes 
dans la matinée ,malgré un temps incertain. (30 
adhérents présents pour 20  autres  personnes). 
L’ambiance était chaleureuse et dynamique et 
j’ai remercié les adhérents  de Fleur de Pommier 
pour leur présence tout au long de la semaine, 
sans eux ,il n’y aurait rien eu.

Emmanuelle VIPLE ( LYON)

est totalement dans les principes du Qi Gong 
et l’ouverture vers un public de promeneurs qui 
nous découvrent parfois de façon inattendue 
pour eux et « se lancent à expérimenter » parfois  
le Qi Gong lors d’un atelier…
Ce choix nous permet aussi de proposer en 
alternance ou simultanément des ateliers et 
démonstrations ainsi que des conférences qui, 
cette année ont été sur les thèmes du Feng Shui 
pour l’une et sur la Médecine Traditionnelle 
Chinoise et le Qi Gong pour l’autre. Le public 
pouvait aussi recevoir un massage assis offert 
par deux professionnels, acheter un coussin de 
méditation, un livre sur le Qi Gong, etc. à nos 
stands de vente de produits divers. 
Une restauration ambulante avec un délicieux 
repas asiatique était proposée sur place.

La journée s’est déroulée sous une météo 
pluvieuse et fraîche mais malgré cela le public 
était présent même si, du coup, en nombre 
inférieur aux autres années (toujours difficile 
de donner une estimation quand c’est en plein-
air !). Un public satisfait et participatif dans 
l’ensemble !… et de tout âge !

Les ateliers et démonstrations ont alternées y 
compris avec le Qi Gong du bâton.

Nous avons même accueilli un moine du Shaolin 
pour un atelier impromptu, puisqu’il pratiquait à 
proximité !

Grand merci à tous les bénévoles qui se sont 
associés à cette belle journée par l’esprit, si elle 
ne l’était pas par le soleil ! L’esprit de la fluidité 
et de l’adaptation cultivés dans le Qi Gong était 
bien des nôtres !

Sophia CLEMENCEAU (TOULOUSE) 

- . -

Vie Fédérale

Photo : Gérard EDDE et Nathalie FOURRE

Photo : Emmanuelle VIPLE



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 16

Avec Marika âgée de 80 ans.
J’ai trouvé un soir en rentrant chez moi un 
message étonnant… une voix lente, âgée, un 
peu tremblante et toutefois posée, au timbre 
doux…Une vieille Dame souhaitait savoir si, 
« à son âge » on pouvait commencer le Taï Ji 
et le Qi Gong. Elle me disait que c’était son 
rêve et me précisait qu’elle avait des difficultés à 
marcher dues à des problèmes d’équilibre, que 
la position debout la fatiguait, que d’ailleurs 
elle se fatiguait très vite, et qu’elle ne pouvait 
pas lever un bras, complètement bloqué depuis 
longtemps.
Vu ce qu’elle décrivait de son état, je doutais à 
l’époque pouvoir faire quelque chose pour elle, 
mais je l’ai rappelée, pour ne pas laisser son 
message sans réponse et parce que sa voix et 
sa demande m’avaient touchée. 

Par une heureuse « coïncidence », quelques 
semaines auparavant, j’avais lu un article sur 
une expérience intéressante ayant pour base 

le « mouvement ana cinétique » pratiquée 
en rééducation psychomotrice. On y incitait 
des patients, totalement immobilisés sur leur 
lit à la suite de graves accidents, à faire des 
mouvements « avec l’idée » c’est-à-dire qu’ils 
imaginaient bouger le bras, ou la main ou 
toute autre partie du corps (alors même qu’ils 

Expériences de Qi Gong
avec des personnes à mobilité réduites

Photo Valérie POURTIER

recherche et réflexion

à vos agendas !

Assemblée générale ordinaire
Vendredi 19 octobre 2012 de 18h30 à 21h

75010 Paris

Colloque « Stress et Qi Gong » Samedi 20 octobre 2012
75019 la Villette

Examen fédérale 2 et 3 mars 2013
75007 paris



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 17

Recherche et Réflexion

et un parcours riche et intéressant… pour nous 
deux (car j’étais moi, aussi très heureuse de 
ses résultats et intéressée et motivée par cette 
expérience). De son avis, ce travail lui a fait 
beaucoup de bien, elle se sentait plus « en 
amitié » avec son corps, parvenait à bouger 
plus librement et elle avait récupéré la mobilité 
de son bras (partielle lors de certaines séances, 
totale à d’autres). Elle trouvait aussi que ces 
séances lui faisaient du bien au moral.

Avec Marie Josée, âgée de 65 ans et souffrant 
d’une fibromyalgie parfois très invalidante.

Forte de l’expérience avec Marika, j’ai accepté 
de travailler avec Marie Josée quand elle m’a 
appelée pour me faire une demande de « travail 
énergétique taoïste » (ce furent là ses propres 
termes)…  avec la même réserve toutefois ; je 
ne connaissais pas la fibromyalgie, et n’avais 
non plus aucune expérience directe de pratique 
avec des gens atteints de cette maladie.

Nos séances ont eu bien des points communs 
avec celles de Marika. Visualisation, relaxation, 
automassages, mouvement ana cinétique et 
transfert latéral de compétences (que j’avais 
déjà mis en oeuvre avec Marika) ainsi que, à sa 
demande, des soins manuels. Nous avons ainsi 
travaillé ensemble 2 ans et des améliorations, là 
aussi se sont produites. Elle non plus ne parvenait 
pas à lever les bras (les deux) au début de notre 
rencontre, ce qu’elle a pu faire assez rapidement 
par la suite, d’abord, d’une façon saccadée puis 
de plus en plus librement, même si la fluidité ne 
s’est pas installée complètement.
À ses dires, elle se sentait « portée » par ces 
séances et elle a trouvé « une douceur avec elle-
même »… qu’elle ne s’était jamais accordée.

en étaient physiquement incapables). Cela, 
allié à un travail de relaxation et de perception 
interne du corps, a eu pour résultat une moindre 
déperdition de leur masse musculaire, et une 
récupération beaucoup plus rapide que le 
groupe témoin auquel on n’avait pas proposé 
ce type de travail.

Le lien entre mouvement ana cinétique et la 
pratique de l’intention, du Yi, dont nous sommes 
coutumiers en Qi Gong m’a tout de suite semblé 
évident même si je ne les identifie pas l’un à 
l’autre, chacun ayant son contexte d’émergence 
et son terrain d’expérience.

J’ai donc pris contact avec Marika, en précisant 
que je n’avais pas de garantie à lui offrir ; 
n’ayant aucune pratique directe, je ne pouvais 
que lui proposer cette expérience et elle a été 
désireuse de tenter l’aventure avec moi. Nous 
avons convenu de nous rencontrer en séances 
individuelles car il me semblait impossible de 
l’inclure, en cours d’année, dans un groupe 
de personnes valides ayant déjà une pratique 
du Tai Ji et du Qi Gong. Je lui ai toutefois fait 
rencontrer le groupe des autres pratiquants et 
elle restait parfois tranquillement assise à nous 
observer après sa propre pratique avant de 
rentrer chez elle. Nos séances duraient environ 
une heure, une fois par semaine.

Je lui ai fait pratiquer beaucoup de visualisation, 
de relaxation, de respiration, et pratique de 
l’Intention… avec ce fameux « travail ana 
cinétique » expérimental en toile de fond, et 
des mouvements doux et fluides de Qi Gong en 
respect de ses limites ; travail debout, assis ou 
allongé, ainsi que des automassages. Après 2 
séances, elle a été capable, de lever son bras 
bloqué et notre joie a été grande.
Le reste de l’année a été consacré à continuer 
cette dynamique. Suivant les jours, son bras 
était plus ou moins libre, son équilibre plus ou 
moins important, avec régressions et progrès 

recherche et réflexion



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 18

approche, moins « physique » (comme celles 
citées dans ce document) que les personnes 
âgées encore valides.
• Pour le 2e groupe, il est possible de « mélanger 
les publics » : Mon approche à des personnes 
valides permet alors une pratique alors tout à 
fait « classique » de Qi Gong et Taï Ji Quan. (Un 
charmant vieux Monsieur de 80 ans a participé 
avec entrain et régularité durant 6 ans à un de 
mes groupes de Taï Ji Quan sur le Causse de 
Blandas, avec des personnes beaucoup plus 
jeunes que lui). Ce groupe peut donc s’adresser 
aussi bien au personnel qu’aux personnes âgées 
résidentes ; les personnes ressources, celles qui 
aident les autres, les soulèvent pour les toilettes 
et les soins pouvant elles aussi bénéficier de 
ces pratiques, soulager leurs maux de dos en 
apprenant à se repositionner dans leur gestuelle 
de travail si besoin est. Partager pratiques et 
bonne ambiance qui règne dans ces activités 
rapproche les personnes et améliore aussi leur 
relation aux autres…

2 séances par semaine (voire plus !) est un idéal, 
1 fois est le minimum.
Inciter les gens à une pratique personnelle 
quotidienne est judicieux…
Je vous souhaite à tous et toutes de bien 
belles pratiques avec tous les élèves désireux 
d’expérimenter avec le Qi Gong

Hélène Zimmermann

Maintenant :

Marika habite dans la région parisienne, elle 
s’est rapprochée de ses enfants, ce qui a mis fin 
à notre travail. Malheureusement elle n’est pas 
accompagnée en Qi Gong et ne pratique plus 
par elle même…
Marie Josée a eu des résultats très probants mais 
elle n’est parvenue que rarement à pratiquer seule 
en dehors de notre heure commune ce qui rendait 
ses progrès fragiles. Puis un déménagement 
de mon côté et des changements pour elle 
aussi a mis nos séances entre parenthèses. 
Elle m’a recontacté récemment pour reprendre 
des séances avec moi. Une pratique régulière 
est le garant d’une réelle amélioration, et la 
plupart des personnes âgées ou malades ont 
besoin d’être activement accompagnées, mais 
il est déjà difficile à la plupart des gens d’avoir 
une pratique personnelle sans guidance et 
soutien... 

Je ne cherche pas à faire croire que ce travail 
est miraculeux. Il n’a pas rendu à Marika ses 20 
ans, ni n’a « guéri » la fibromyalgie de Marie 
Josée. Toutefois, la pratique Qi Gong leur a fait 
du bien et en prolongement des séances, elles 
ont trouvé une nouvelle qualité de rapport avec 
elles-mêmes, un meilleur moral et une autre façon 
de vivre leur corps en difficulté… qui perdure.

Ce type de travail peut aussi s’effectuer dans 
le cadre d’une maison de retraite, et s’adresser 
tant au personnel qu’aux résidents ; Il est alors 
souhaitable de faire 2 groupes :
• Un premier groupe avec les résidents les plus 
fragiles, ayant des problèmes d’équilibre et de 
motricité, qui ont évidement besoin d’une autre 

Recherche et Réflexion



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 19

Pour faire simple, je rappelle que les Trois Trésors 
de l’Homme sont :
• Jing : l’Essence Vitale, énergie la plus physique 
et matérielle du corps associée à la Terre. Elle est 
stockée dans le Xia Dantian (Dantian inférieur) 
et notamment dans les reins. C’est le fondement 
et la source de la vie, notre capital génétique et 
énergétique de base.
• Qi : le Souffle Vital, l’énergie, associée à 
l’Homme. Dans le Dantian inférieur le Jing se 
transforme en Qi, énergie plus subtile et mobile, 
qui est raffinée ensuite au Dantian médian (Zhong 
Dantian) pour circuler dans tout le corps.
• Shen : l’Esprit, associé au Ciel : l’ensemble des 
fonctions psychiques et spirituelles rassemblées 
dans le cœur et le Dantian supérieur (Shang 
Dantian). Par un travail d’investigation et de 
purification sur les plans énergétique, émotionnel 
et mental au niveau du Dantian médian, le Qi 
peut être transformé en Shen (ouverture du cœur 
et expansion de conscience).

Analogies avec les différentes approches de la 
pratique :
Grosso modo on peut dégager trois motivations 
principales en relation avec les Trois Trésors, 
dont la première est la plus fréquente chez les 
personnes arrivant dans un cours de qi gong :
1 - La recherche d’une pratique de santé 
et d’hygiène pour soulager ou guérir ses 
souffrances physiques, dissoudre le stress,  
prévenir la maladie, ralentir le vieillissement ou 
gagner en énergie et en souplesse.
Un éventail cohérent d’exercices de base 
(étirements, mobilisations articulaires,  ouverture 

des méridiens) et de pratiques visant à renforcer 
le dantian inférieur et le jing devraient être 
enseignés dans la plupart des cours de débutants 
et aller dans le sens de cette recherche. 
L’entraînement régulier à ces exercices appris 
en cours débouche à coup sûr sur des résultats 
concrets quant aux buts recherchés.
Le Jing est renforcé et peut nourrir tout  
l’organisme. La fonction Rein, racine énergétique 
du corps, et le système immunitaire s’affermissent 
et tout le corps est dynamisé.

SAN BAO ou LES TROIS TRÉSORS
Analogies avec l’évolution des motivations dans la pratique énergétique
par Philippe JULLIEN école Le Serpent et l’Oiseau

« Les Trois Trésors du Ciel sont le Soleil, la Lune et les Étoiles,
Les Trois Trésors de la Terre sont l’Eau, le Feu et le Vent,
Les Trois Trésors de l’Homme sont l’Essence, le Souffle et l’Esprit ».

Recherche et RéflexionRecherche et Réflexion



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 20

Central qui établit une présence intérieure ; 
l’outil privilégié devient alors la méditation qui 
est à mon avis l’essence de la pratique et son 
aboutissement. Quand l’esprit et le corps sont 
apaisés, la conscience peut observer et ressentir 
les mouvements internes du corps et de l’esprit 
sans en être affectée. Le Qi se transforme en Shen 
car la conscience intègre et harmonise toutes 
les énergies, y compris et surtout les émotions 
négatives, sources de division intérieure.

Quoi qu’il en soit, le chemin débute 
toujours par l’apprentissage des 
principes permettant de renforcer le jing, 
et cette étape reste la base omniprésente 
et indispensable à toutes les pratiques 
ultérieures. Ces trois étapes sont en 
quelque sorte emboîtées comme des 
poupées gigognes, la dernière contenant 
les autres.

La plupart des pratiquants cultivent de toute 
façon le jing et le qi, à la mesure du temps et de 
l’application qu’ils consacrent à leur pratique. 
Les motivations de chacun sont variées et 
peuvent d’autre part également inclure d’autres 
dimensions :
- sociale (rencontre et partage avec les autres 
pratiquants), 
- culturelle (inclure la pratique du qi gong dans 
une approche et une compréhension de la 
civilisation chinoise), 
- ludique et créative (à des fins artistiques par 
exemple),
- technique (plaisir d’apprendre et de découvrir 
des styles différents parmi l’infinie variété des 
pratiques).

Philippe JULLIEN 

2 - La recherche du bien-être ; elle est associée à 
la précédente. Après avoir cherché à diminuer 
ses handicaps ou ses souffrances, à gagner 
en énergie ou à réduire le stress, on aspire 
désormais à entretenir ce mieux-être qu’on a 
goûté ; c’est une question de nuance, mais la 
première recherche débouche naturellement sur 
la deuxième avec la pratique du qi gong, dans 
la mesure où on trouve du plaisir à sentir vivre 
son corps et à l’habiter.
Lorsque les reins et le Mingmen sont 
dynamisés, le Jing se transforme en Qi ; 
celui-ci devient alors plus abondant et 
circule mieux dans un corps assoupli, 
détendu et fluidifié. Les principes du qi 
gong sont intégrés et on accède à une 
aisance dans la pratique ; c’est l’« état 
de qi gong » qu’on trouve quand 
l’esprit s’harmonise avec le corps et 
qu’on a dépassé la mémorisation 
et l’apprentissage. On peut d’ailleurs assez 
rapidement ressentir cet état, ce bien-être, 
avec une pratique quotidienne d’exercices très 
simples. 
3 - La recherche d’une ouverture de conscience, 
qui peut également découler du bien-être : 
l’esprit et le corps se sont unis dans le ressenti 
et cette harmonisation intérieure nous apporte 
un ressourcement et une satisfaction intérieure 
sans égale, car profonde et non dépendante 
de l’extérieur ; les compensations matérielles 
perdent alors de leur attrait. La conscience se 
développe d’une part parce que le ressenti 
corporel la nourrit, l’aiguise et l’affine, et d’autre 
part du fait que l’activité mentale répétitive et 
les émotions perturbatrices se relâchent, laissant 
l’esprit plus clair et affranchi de ses identifications 
habituelles. 
A un certain degré d’avancement la pratique 
en mouvements conduit de fait à l’alignement 
des trois Dantian et à l’ouverture du Canal 

Recherche et Réflexion



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 21

Les « Arts Chinois », 
Qi Gong, Tai 
Ji Quan… sont 
des pratiques 
corporelles et en 
tant que telles, elles 

demandent un apprentissage, un placement, 
une mémorisation indispensables. Mais en 
tant qu’Art, elles requièrent une intériorité, une 
présence, une Attention, qu’il est bon d’aborder 
dés le premier cours et d’approfondir au fil des 
années. L’enseignement du Qi Gong demande 
donc d’intégrer dans son cours, à la fois des 
moments d’explications et de compréhension 
du geste qui font appel à l’esprit analytique, et 
des moments de pratique, d’intériorisation, de 
ressenti, où l’esprit analytique est au repos mais 
où l’Attention, la présence, sont requises. Lao Zi 
dans le Dao De Jing nous dit : « celui qui sent 
ne parle pas, celui qui parle ne sent pas » (J.F. 
Billeter).

Les écueils sont fréquents, nous allons en aborder 
quelques uns parmi les plus courants et en 
premier lieu, la progression dans l’apprentissage 
et l’utilisation des exercices pédagogiques.
Ce qui nous amènera à parler également de 
l’alternance des moments de parole et des 
moments de silence et de la nécessité de laisser 
des espaces de silence et d’expérimentation aux 
élèves pendant le cours.
Nous aborderons ensuite l’interrelation entre 
approche globale et vision détaillée dans 
l’apprentissage. 

Et enfin la confusion fréquente entre la détente 
corporelle et de l’esprit que l’on met en place 
dans la pratique, avec un état de relaxation, de 
relâchement ou d’endormissement.

La progression dans l’apprentissage et 
l’utilisation des exercices pédagogiques.
La pratique du Qi Gong est riche, ce n’est 
pas une simple gymnastique corporelle. Les 
mouvements qui composent les séries ont été 
pensés et construits par les maîtres dans l’objectif 
de replacer voir de reconstruire la structure 
corporelle, et donc de libérer en douceur les 
articulations, de tonifier les muscles profonds 
et de détendre les muscles du mouvement, afin 
de laisser se replacer la charpente osseuse : 
fondement de l’édifice corporel. Mais, selon la 
médecine chinoise, nous ne sommes pas faits 
que de chair et d’os. Cette pratique a donc 
également été composée pour lever les blocages 
énergétiques et permettre à la circulation de 
l’énergie et donc des liquides et du sang de se 
faire avec toute la fluidité nécessaire afin de 
favoriser le bon fonctionnement des organes et 
le nourissement du cerveau mais aussi de fortifier 
les os, de favoriser la production du jing et du 
sang, et de permettre aux grandes fonctions de 
s’exercer avec efficacité.
La pratique du Qi Gong ne se résumant pas 
on le voit, dans l’apprentissage de gestes, 
l’enseignant va donc avoir à conduire ses élèves 
sur un chemin de découverte complexe et les 
amener à comprendre le sens des gestes, à les 
réaliser et les habiter au mieux.

Dominique BANIZETTE est directrice de l’École du Qi mais 
également « juge » lors de l’examen fédéral.
Faisant suite à ses observations, ses « propos sur la pédagogie » 
s’adressent plus particulièrement aux candidats
et futurs candidats à l’examen fédéral.

PROPOS SUR LA PÉDAGOGIE
DANS L’ENSEIGNEMENT DU QI GONG

Recherche et RéflexionRecherche et Réflexion



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 22

L’enseignant de doit jamais perdre de vue que 
ses élèves ne sont pas composés de morceaux 
séparés, mais que ce sont des personnes unifiées 
et que le bon fonctionnement d’une partie, 
qu’elle soit corporelle, énergétique, émotionnelle 
ou psychique dépend du bon fonctionnement de 
l’ensemble.
Quand on aborde un critère de base, il est donc 
nécessaire de l’inclure dans la vision et le ressenti 
de cet ensemble afin d’amener la personne à 
le ressentir comme tel, pour lui permettre de 
prendre conscience de sa globalité.
Certains critères sont plus faciles que d’autres 
pour cela. Si on prend par exemple « l’axe » 
ou « la fluidité », on engage immédiatement 
la totalité de la personne. Mais si on prend 
« l’enracinement à la Terre et le placement des 
pieds sur le sol », le piège va être de se focaliser 
simplement sur les 2 pieds. Or le placement des 
pieds sur le sol, engage toute la posture de la 
personne ainsi que les tensions ou la détente de 
l’ensemble du corps et donc la libre circulation 
globale de l’énergie.
La façon de poser ses pieds sur le sol se 
répercute immédiatement dans les 3 dan Tian 
et jusqu’à Bai Hui donc dans le lien que l’on 
établit ou pas avec la Terre et le Ciel. Mais bien 
avant cela, du placement des pieds sur le sol 
dépend le placement des genoux, des hanches, 
du bassin, de la colonne vertébrale et jusqu’au 
placement de la tête. Le placement des pieds 
influe également sur les tensions du dos et de 
la ceinture scapulaire, donc sur la mobilité du 
diaphragme et sur la gestion de nos émotions 
liée à la respiration. Mais il joue aussi, on 
l’a dit, sur notre lien au Ciel qui positionne le 
placement de l’esprit. 
On le voit, l’ensemble de la personne est 
impliqué dans la façon dont elle se pose sur 
le sol et dans la relation qu’elle établit avec la 
Terre et le Ciel. Et même s’il n’est pas nécessaire 
d’aborder tous ces domaines quand on aborde 
le placement des pieds sur le sol, ce serait pour 
le moins fastidieux, il est néanmoins nécessaire 

Vu la richesse des différents éléments à aborder, 
l’approche ne va pouvoir être que progressive. 
L’enseignant va pouvoir s’aider de la gestuelle 
proposée dans les séries, admirablement 
construites, et qui sont un point d’appui 
fondamental à la reconstruction corporelle et 
à la mise en circulation de l’énergie. Mais il 
va aussi être amené à  utiliser des exercices 
pédagogiques pour permettre à ses élèves de 
comprendre et placer les « principes de base » 
de la pratique, appelés également : « critères de 
base », mais aussi la gestuelle et les intentions 
de la forme de Qi Gong étudiée et arriver à une 
pratique comprise, ressentie, fluide et sereine.

Attention cependant, malgré l’étendue  du 
sujet à ne pas utiliser la parole explicative en 
continue. Apprentissage et compréhension 
ne veulent pas dire explications et discours 
permanents. Il ne suffit pas de répéter des mots 
pour mener un apprentissage, il faut également 
donner aux élèves des pistes de travail claires et 
précises et leur laisser le temps d’expérimenter 
ces propositions. Le pédagogue offre des fils 
conducteurs, des propositions de recherches, 
mais ce sont les élèves qui vont trouver, et 
ressentir en eux-mêmes que les choses se mettent 
en place ou pas.
Le professeur, surtout débutant, a besoin de se 
rassurer. Mais un flot de parole incessant ou 
une musique de fond continuelle ne laissent 
pas la place au silence intérieur nécessaire 
à l’expérimentation et à la découverte 
personnelle.

L’interrelation entre approche globale et vision 
détaillée dans l’apprentissage. 
La précision que l’on est amené parfois à donner 
sur un des principes de la pratique, n’exclut 
pas les autres paramètres. La personne est une 
globalité et même si nous sommes amenés à 
préciser une partie, cette partie s’inclut bien 
évidemment dans le tout. 

Recherche et Réflexion



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 23

pour l’enseignant d’avoir présent à l’esprit que 
quand on travaille dans une direction donnée, 
il y a des répercussions dans toutes les autres 
directions. La vie circule partout.

Le dernier point que nous allons aborder est 
la confusion fréquente entre la détente du 
corps et de l’esprit, et un état de relaxation, de 
relâchement ou même d’endormissement.
La pratique du Qi Gong, même si elle amène à 
une très grande détente du corps et de l’esprit 
n’est pas une pratique de relaxation. On 
n’enseigne pas le Qi Gong comme on enseigne 
la relaxation, technique qui présente dans 
son domaine un très grand intérêt, mais qui 
n’aborde pas les choses sous le même angle et 
n’apporte pas les mêmes effets que la pratique 
du Qi Gong.

La pratique du Qi Gong qui se fait généralement 
debout ou assis (les techniques allongées existent 
mais elles sont rares et difficiles à réaliser car 
elles requièrent l’exercice de la vigilance dans 
une posture ou celle-ci à souvent tendance à 
se dérober), va se faire dans une recherche de 
détente, en particulier en ce qui concerne les 
articulations et les muscles du mouvement, afin 
de se tenir debout ou assis et de se mouvoir 
d’une façon fluide. Fluidité qui seule autorise le 
passage du Qi. Mais elle se couple à la mise 
en place d’une tonicité des muscles profonds 
qui sont habilités au maintien de la posture 
et permettent aux muscles du mouvement de 
fonctionner librement et dans la détente. Si les 
muscles du mouvement sont amenés à prendre 
le relais de muscles posturaux déficients, ce 
qui est souvent le cas, ils sont mis en tension 
et n’ont plus assez de liberté pour permettre un 
mouvement fluide et pour laisser le passage à la 
libre circulation du Qi Gong.

L’esprit lui aussi est détendu, on dit plutôt : calme 
et paisible, mais il est dans un état de présence, 
d’éveil, qui ressemble, au niveau de l’esprit, à 

la détente tonique du corps dont nous venons 
de parler. Les émotions sont alors apaisées et la 
respiration peut se déployer librement, nourrir et 
régénérer, le sang, les tissus, les organes …

Il est parfois difficile de comprendre la différence 
entre détente et relâchement,  endormissement. 
On voit souvent le corps de nos élèves s’affaisser 
et l’esprit s’assoupir. La tonicité et la vigilance, 
si précieuse à la pratique du Qi gong s’effacent 
pour laisser place à la relaxation. Cette difficulté 
des élèves est souvent due à un manque de 
conscience de l’enseignant débutant, qui ne 
différencie pas lui-même détente et relâchement 
et entraîne ses élève dans un état proche du 
sommeil.
Nous disposons de 3 outils majeurs pour amener 
nos élèves dans cette présence détendue et 
consciente.
1 - Les pieds : qui ne doivent pas se laisser 
longuement écraser sur le sol mais doivent 
après l’avoir reçue, renvoyer la pression vers 
le haut afin :
- de stimuler la montée de l’énergie de la 
terre,
- d’activer la pompe plantaire de remontée 
des liquides,
- de stimuler les muscles posturaux profonds,
- de pousser Bai Hui vers le ciel et d’établir la 
sensation de l’axe, lien entre terre et ciel.

2 - Le regard : qui doit rester présent à l’horizon 
et manifester Shen, « l’esprit ». Si le regard 
est fermé ou si la tête tombe sous le poids de 
l’assoupissement, Shen, ne peut se manifester 
et la vigilance se dissout.
3 - La voix de l’enseignant et la présence 
de l’enseignant : qui doit porter le Qi et le 
communiquer aux élèves. Si l’enseignant utilise 
une musique de fond lancinante ou un ton de 
voix monocorde, le ronron permanant de la 
musique ou de la voix que l’élève n’entend plus 
vraiment mais perçoit quand même, l’entraîne 
vers l’assoupissement. 
L’enseignant doit par sa pratique calme mais 

Recherche et RéflexionRecherche et Réflexion



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 24

centrée, par sa présence paisible mais vigilante porter ses élèves vers l’état de Qi Gong, état de 
présence globale du corps et de l’esprit. De plus placées à des moments ou il sent que les élèves 
décrochent ou ne sont plus dans la présence de leur pratique, quelques paroles claires, vivantes et 
portant un Qi calme et puissant, vont ramener les élèves dans une présence à eux-mêmes et à leur 
pratique, beaucoup plus efficacement qu’un long discours monotone.

L’enseignant va donc avoir à conduire ses élèves dans cette recherche de « détente tonique » ou de 
tonicité juste du corps et de l’esprit qui seule permet au Qi de circuler librement et d’éliminer la fatigue 
physique.

Je n’ai certes pas fait le tour de tout ce qui concerne la pédagogie du Qi Gong dans ces lignes mais 
j’espère que ces quelques éléments de réflexion pourrons déjà vous inspirer.

Dominique Banizette
Joannas Mars 2012

Accueillir des personnes 
transplantées
J’ai eu le plaisir de participer à une journée de 
formation par Trans Forme sur le thème moteur 
de : « Transplantés et Dialysés : les bienfaits 
de l’activité physique et sportive », avec une 
adaptation de FFEPMM « Sports pour Tous  » 
sous le titre de : « Accueillir les personnes 
transplantées et dialysées dans nos clubs ».

L’histoire d’un individu se place sous différentes 
phases :

Stade 1/ - Insuffisance fonctionnelle
d’un organe : par exemple, le Rein.

Stade 2/ - Aide au fonctionnement : dialyse.

Stade 3/ - Défaillance totale
de l’organe : transplantation.

Stade 4/ - Retour à la vie normale.

Pour nous, pratiquants de Qi Gong, notre 
intervention peut se faire au stade 1 ; aider 
l’organe en faiblesse par des exercices 
appropriés (ex. Qi Gong de tonification des 
reins du Dao Yin Yang Sheng Gong).

Le stade 2 ; pendant une dialyse durant un 
certain temps. On peut en parallèle faire des 
exercices, en sachant que le sujet est couché, 
un bras bloqué, l’intervention peut se faire en 
mobilisant, grâce à la conscience, les autres 
parties du corps, en incluant par exemple, les 
techniques de Song Jing Fa.

Concernant la phase 3, le patient est pris en 
charge par le corps médical avec une rééducation 
adaptée, cependant, en complément, nous 
pouvons intervenir pour rétablir un équilibre 
global.

Pour la phase 4, il est prudent de demander un 
certificat médical permettant une sécurité, en 
connaissance de l’état de l’adhérent.

Pour conclure, cette expérience intéressante peut 
nous aide à proposer le Qi Gong comme Outil 
intermédiaire entre la médecine et l’activité du 
bien-être. 

« Sports pour Tous » a aussi un programme 
pour le diabète, le cancer et je suis persuadé 
que notre rôle peut être vital pour la FEQGAE 
et SPT.

Vous pouvez contacter les responsables locaux 
pour toute information complémentaire sur ce 
sujet.

Bernard GEORGE-BATIER

La vie du Qi Gong



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 25

La vie du Qi Gong

QI GONG à l’ESAT 
Le lundi 16 janvier 2012, 14 ouvriers de 
l’Etablissement et Services d’Aide par le Travail 
(ESAT) et Hélène Rivet (ALGED, Lyon 9ème) se sont 
retrouvés au Dojo Zen de Lyon pour boucler un 
cycle de Qi Gong (ou gym chinoise) mis en place 
en collaboration avec le Comité Départemental 
du Rhône de la Fédération Française EPMM 
« Sports pour Tous ». 
Cette pratique du Qi Gong est transmise par 
Jean-Pierre PEYRUSEIGT, enseignant d’Arts 
énergétiques chinois, éducateur sportif qualifié 
et cadre technique de l’Atelier du geste  
(www.atelierdugeste.fr). Le Qi Gong est composé 
de trois éléments qu’il s’agit d’harmoniser : le 
travail corporel, la maîtrise du souffle et le calme 
de l’esprit. 
Cette journée a permis de reprendre tout ce 
qui avait été abordé durant les 14 séances  : 
automassages, Qi Gong avec bâtonnet, 
enchaînement de mouvements (l’étirement des 
fascias et la marche de la grue), respiration 
consciente et Qi Gong de la marche. 
Cette activité a été proposée pour pallier à la 
diminution du potentiel physique et psychique, 
parfois accentuée par le handicap, des 
personnes vieillissant accueillies en ESAT. 
Ces séances apportent aux participants un bien 
être tant sur le plan physique que psychologique. 
A chaque séance s’installe un climat de détente 
qui donne aux ouvriers un lieu pour déposer 
le stress, les tensions… et qui laisse place à la 
concentration et au calme. 
Cette activité a permis de mobiliser des 
personnes qui ne se retrouvaient plus dans des 
activités sportives demandant trop d’effort. Ils 
ont donc trouvé dans le Qi Gong une activité 
sportive plus douce et répondant mieux à leurs 
attentes.
 

Les commentaires des participants : 
• Stéphanie C : « comme sur un nuage », 
• Nora D : « aide à être mieux
   dans sa peau », 
• Raphaëlle D : « les problèmes s’en vont », 
• Philip F : « je me sens mieux », 
• Emmanuelle M : « aide à être en paix
   avec soi ». 

L’assiduité des ouvriers à cette pratique du 
Qi Gong est révélatrice de l’apport qu’elle 
représente dans leur environnement de travail 
ou elle joue pleinement son rôle d’activité de 
soutien. Tous souhaitent et espèrent que l’activité 
sera pérennisée.

Hélène RIVET 

Photo Valérie POURTIER  



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 26

La vie du Qi Gong

petite pause et repas du soir. Certaines nuits, 
sous la voûte céleste, nous méditons. Nous ne 
choisissons pas ce que nous voulons apprendre 
ou pratiquer, nous mettons notre apprentissage 
dans les mains du Shifu (c’est le Maître qui guide 
la pratique). Ici, point de division, de séparation 
entre le Qi gong, le Tai ji quan, la méditation... 
nous les pratiquons sans distinction, chacune 
des pratiques nourrissant, induisant l’autre. Les 
enseignements de la pratique sont au-delà de 
la forme et des noms que nous leur donnons, 
chaque forme contenant toutes les autres. Nous 
nous en remettons à l’expérience du Shifu pour 
explorer par nous-mêmes les techniques et les 
enseignements millénaires sans a priori et sans 
attente. Nous en faisons l’expérience, ouverts à 
ce que nous ne savons pas, à ce que nous ne 
comprenons pas, à ce qui nous est inconnu.

Vivre l’expérience de la vie en monastère, 
c’est aussi rencontrer les pèlerins de passage, 
partager les corvées du cuisinier, boire du thé 
en discutant avec le Shifu, avoir le temps à soi, 
le temps de vivre, le temps de l’essentiel.

Vivre l’expérience de la vie en monastère 
taoïstes ou bouddhistes en Chine, c’est boire à 
l’eau de la source des enseignements, c’est faire 
l’expérience millénaire de l’apprentissage de 
soi et du monde qui nous entoure, c’est retrouver 
l’espace et le temps de ce qui est nécessaire à 
notre épanouissement, à notre humanité. 

Valérie Pourtier

Vivre en monastère est une expérience dans 
l’espace et dans le temps.

Dans l’espace parce qu’ici nous vivons dans 
la forêt, le monastère y est niché, il en fait 
partie. Nous faisons l’expérience d’une autre 
perception de l’espace parce que nous vivons 
toutes nos journées dehors, en contact avec la 
nature, le ciel, les cycles du soleil, le vent, les 
odeurs variées, les bruits, les mouvements et les 
transformations de la nature. Nous ne sommes 
confinés à l’intérieur d’un espace clos, en 
l’occurrence notre chambre, que pour y dormir.

L’espace de notre vie s’agrandit, nous percevons 
notre lien naturel avec les arbres, les fleurs, les
oiseaux, les insectes, avec la vie. Vivre en 
monastère, c’est aussi faire l’expérience du 
temps sans dépendances, sans obligations, 
sans limitations. Bien vite, nous ne savons plus 
le jour et la date du calendrier des hommes, 
nous retournons à ce temps sans emprise, où les 
premiers rayons du soleil nous éveillent à la vie, 
où les étoiles dans le ciel nous accompagnent 
vers le sommeil. Le temps, ici, c’est ce que nous 
expérimentons, ce que nous découvrons aussi à 
travers la pratique.

La vie au monastère est rythmée par la pratique. 
Pratiquer est naturel, quelques soient les styles, 
les formes enseignés. La pratique est un outil 
nécessaire à l’épanouissement de l’homme. 
Pratiquer chaque jour, c’est entretenir et renforcer 
un lien étroit avec soi-même. Ce lien est fait de 
trois fils  : apprendre de son corps, apprendre 
de son cœur, apprendre de son esprit.

Chaque jour, nous commençons nos journées 
par la pratique aux environs de 8 h. Nous 
faisons une pause à 10 h pour manger un bol de 
nouilles et retournons à la pratique jusqu’à 17 h, 

Vivre et pratiquer en monastère en Chine



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 27

La vie du Qi Gong

Sur le stage « Mains Vivantes » animé par 
Christine WAHL des samedi 17 et dimanche 18 
décembre 2011.

C’est rieusement un rapport circonstancié que 
voici.
Disproportions, et décalage. Porte-à-faux, tel a 
été le programme.
Exemple, rien que dans l’effectif du groupe, il 
y avait quatre fois plus de Yin (douzaine de) 
que  de Yang (trois) soit quinze personnes… 
Quinze ? Exprimé en minutes ne fait qu’un 
quart d’heure… c’est exactement la durée de ce 
stage : on ne l’a pas vu passer.
A chaque fois qu’on est dans le yin, vlà du yang 
qui s’profile et inversiproquement.
On est lancé-e-s dans un exercice banal, 
fastoche, que l’on reprend mille et une fois et 
à chaque nouvelle exécution, on en perçoit un 
contour interne, subtil et supplémentaire.
Mais, il n’est que le prologue à une série de 
tours, détours et retours qui nous font pénétrer 
au-dedans d’un nouveau champ sensoriel, celui 
d’un être passablement ignoré, situé exactement 
entre le « moi » et « le soi ». 
Déstabilisant. Mais, revigorant et ravigotant  à 
la fois. 
Complexe. Oui et non, car la langue de notre 
cheffe d’orchestre n’est pas savante. On 
« parle » de mains mais on est loin du ‘pisciforme’  
et même du ‘carpe’.

En fait, la musique de Christine Wahl est à 
vivre et ne repose que sur quelques notes 
toutes simples :
- le « Do » est mis à contribution avec 
chacune de ses mille et une vertèbres.
- appui, socle et repère, le « Sol » est 
omniprésent, 
- le « La » est par contre absent, il n’y a que 
de l’« Ici, maintenant ». 
De l’e-« Si » ? Non, car sa musique est toute 

naturelle, 100 % biomécanique,  inspirée 
par la vie.
- et sans doute une flopée de notes 
originales, bien à elle, mais tirées de la 
vraie Vie qui se conjuguent en Périnée 
par exemple (autre de ses thèmes de 
prédilection).
Périnée avec « Pé » comme péter de vie, 
« Ri » comme sourire à la vie, « Né » comme 
au milieu de la figure. Ou bien, périnée 
comme « Périr né », car elle nous interroge 
sur les passages obligés de notre animalité, 
concrète et respectable.

Que retirer d’un rite initiatique ?
Difficile à dire car, pour Me Christine Wahl, 
il n’y a pas de groupe mais autant de 
personnes à qui elle donne ou plutôt propose 
un assortiment de solutions et d’ouvertures au 
monde à venir. Une chose est sûre, chacun-e des  
participant-e-s va revivre, intensément et dans sa 
chair, cet inoubliable et fondamental week-end.

Pierre HOUSEZ

Sur le stage « Qi Gong de la transformation des 
tendons (Jin Jing Gong) » par Gérard EDDE les 
18 et 19 février 2012.
 
Pendant plus d’un an, j’ai suivi à l’Association 
LES TEMPS  DU CORPS, les cours de Yi Jin 
Jing dispensé par le Maître Shaolin SHI HENG 
JUN.
 
Déjà impressionnée par l’impact de cette 
pratique qui me permet de ressentir mon corps 
plus présent, de l’affûter et de le rendre plus 
élastique, mais également qui conduit à une 
revitalisation de mon cerveau (mes pensées 
deviennent plus claires, plus instinctives et 
évidentes), j’ai découvert avec Gérard EDDE, 

TEMOIGNAGE SUR LES STAGES



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 28

Sur le stage « les 12 postures de Bodhidharma » 
avec Walter PERETTI les 17 et 18 mars 2012.

Bonjour,
« J’ai particulièrement aimé ce stage car il 
m’a paru s’adresser au chercheur de vérité en 
chacun de nous ; il m’a reliée à des lignées 
d’ancêtres spirituels qui nous ont ouvert la voie 
et m’a rappelé que celle qui devait emprunter 
cette voie... c’était moi ! Ce n’était pas un stage 
dont l’objectif était d’apprendre une nouvelle 
méthode prête à consommer… mais une 
invitation à explorer de nouvelles pistes ; pistes 
que Walter Peretti a explorées afin de nous en 
indiquer les cartes (anatomie), les moyens de 
transport (le qi), les alliés (la respiration), les 
pièges (par exemple vouloir enseigner quelque 
chose que l’on n’a pas encore bien intégré)... 
et tout cela, bien sur, nous renvoie au voyageur 
(nous), et à « l’esprit de confiance » qui doit 
régner dans son cœur s’il désire continuer à 
cheminer... Il m’a renvoyée aussi à ce que je 
crois profondément: que même (et surtout!) si 
nous enseignons le qi gong, nous devons garder 
toujours « l’esprit du débutant », et garder une 
attitude humble, légère, douce et joyeuse; nous 
devons aussi pratiquer pour nous, et pas juste 
pour enseigner.
Je remercie beaucoup Walter Peretti pour la 
générosité et la qualité de ses partages »

Claudie ESCALÉ

la forme taoïste, plus « primitive » en ce sens 
qu’elle est antérieure à celle que j’avais étudiée 
et dont les enchaînements sont plus épurés.
 
Gérard EDDE nous a emmenés en voyage dans 
le temps, aux sources de l’alchimie interne et 
des influences du bouddhisme Chan. Pratiquant 
parallèlement le yoga depuis plus de quinze 
ans, j’ai par ailleurs retrouvé des principes 
et méthodes respiratoires liés à la pratique 
du pranayama, notamment la pratique de la 
respiration du feu.
 
Hors des sentiers battus, Gérard EDDE nous 
a conduits sur un chemin de pratique moins 
académique et plus intérieur, mettant en exergue 
l’aspect spirituel et cosmique de la forme 
enseignée.
 
Nous avons favorisé l’apprentissage par le 
corps et donc le ressenti, complété par des 
explications témoignant de l’importance de la 
notion de TAO et de l’intégration de l’évolution 
naturelle des choses.
La pédagogie et l’immense culture de Gérard 
EDDE nous ont plongés dans un univers par moi 
méconnu, très riche d’enseignements et nous 
reliant à notre nature intime.
 
L’expérience immédiate des principes fondant 
le Yi Jin Jing taoïste m’a ouvert des horizons 
pédagogiques quant aux apprentissages 
des principes de la pratique du Qi Gong en 
général. Depuis, j’ai d’ailleurs intégré dans les 
cours que j’ai le plaisir de dispenser au sein 
de deux associations, l’expérience du ressenti 
de la connexion entre respiration-relâchement 
et mouvement, ainsi que la pratique de la 
méditation « dynamique » assise que j’ai 
découverte lors de ce stage et qui permet 
d’amener progressivement les pratiquants vers 
un processus plus intérieur.
                                                                                                       
Ce stage a suscité un intérêt particulier pour ces 
méthodes originelles au-delà des formes et nous 
plongeant au cœur de toute pratique corporelle 
et spirituelle. 

Evelyne  NAUDIN 

La vie du Qi Gong

Photo : Walter PERETTI



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 29

La vie du Qi Gong

Quel est votre statut dans le Qi Gong ?

 

Et le nombre d’heures de cours 
hebdomadaires pour chaque statut ?

Si vous êtes rémunéré pour l’enseignement du Qi Gong, 
celui-ci constitue-t-il votre activité principale ?

Réponse : NON pour 85 % ; OUI pour 15 %

Le Certificat de Qualification
Profession ALS :

À qui enseignez-vous ?

 

QUESTIONNAIRE AUX ENSEIGNANTS DE LA FEQGAE
NOVEMBRE 2011-FEVRIER 2012

Le but de ce questionnaire est d’avoir des outils pour communiquer auprès du public, des médias et 
des institutions, de permettre à la Fédération de mieux connaître les spécificités de l’enseignement du 
Qi Gong en France et de donner du « corps » à son action. 
209 enseignant(e)s ont répondu à ce questionnaire, certains  ont été remplis de façon très complète 
et d’autres non, dans ce cadre toutes les questions posées n’ont pu être analysées.
Voici les réponses apportés par l’analyse sous forme de graphiques.



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 30

Avez-vous constaté une augmentation
des catégories suivantes ?

Votre expérience vous amène à enseigner 
le Qi Gong dans un cadre particulier ?

Enseignez-vous les méthodes spécifiques ?

La vie du Qi Gong



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 31

Lu pour vous

Le Tao se manifeste par les mots.

Les mots sont oubliés par le Tao.

A l’occasion de la sortie du livre « la Porte 
du Dragon » voici quelques réflexions 
divergentes :

Discourir sur la voie du Tao ne peut qu’entraîner 
critiques, quolibets ou mépris de la part des 
scholastiques. Cependant, mon professeur Hié 
Tsaï Yang m’a montré clairement que le « chemin 
du Tao » pouvait être exposé simplement, et que 
sa compréhension profonde dépendait plus 
d’une pratique régulière de la voie que d’une 
maîtrise de la langue chinoise.

Le Tao des malentendus

L’esprit fondamental de la philosophie du Tao 
est de trouver l’essentiel.  Ainsi la voie naturelle 
des anciens taoïstes dresse un pont entre l’être 
ordinaire et de vastes potentialités, souvent 
ignorées. C’est pourquoi ce chemin spirituel 
et philosophique ne présente aucune difficulté 
d’adaptation aux différentes époques et à la 
diversité des cultures. Avant de définir le sens 
du mot Tao (Dao en pinyin) dressons un bref 
inventaire de ce qu’il n’implique pas.

Le Tao ne se définit nullement comme :

• une philosophie panthéiste matérialiste,
• une séquelle du chamanisme animiste,
• une pensée hédoniste et conciliante,
• une école basée principalement sur des 
pratiques eugéniques et hygiéniques.

Ces idées reçues sur la philosophie du Tao 
nous mettent en garde contre une tentative 
hâtive d’interprétation, ce qui serait un moindre 
mal, ou de récupération plus malhonnête 
intellectuellement. Les sinologues n’ont pas 
facilité les choses par leur choix répétitif des 
textes commentés (cf. le sempiternel Dao De 
Jing).

La traduction controuvée du terme “Qi” par 
souffle n’en est qu’un triste exemple.

Quelle est donc la signification du mot Tao ? Il 
a le même sens que le mot Giulu  signifiant : les 
règles, et du mot Daolu, la voie  ou le chemin. En 
fait, son sens profond exprimé par les anciens 
sages est celui de “chemin menant fermement à 
la racine des choses”.

Lao Zi et la voie de l’eau

Le maître taoïste contemporain Hié Tsai Yang 
de Taïwan considérait toujours Lao Zi (Lao Tseu) 
comme une référence, mais non comme un point 
de départ de l’étude de la philosophie du Tao. 
Il déclarait que le célèbre classique, le Daode 

Inutile de vous présenter Gérard EDDE, vous le connaissez tous. 
Aujourd’hui, il nous convie, par la présentation de son livre
« Le retour du Dragon », à retrouver le chemin qui doit nous conduire
à la source de notre nature profonde.

LE RETOUR DU DRAGON



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 32

Jing (Tao Te King), était en fait inintelligible, 
sans un commentaire verbal d’un maître taoïste. 
Cela explique la diversité, voire l’opposition des 
nombreuses traductions disponibles de ce texte 
majeur de la philosophie du Tao.

Ce livre de sagesse est une introduction au calme 
créatif – le Wuwei – une action sans effort afin 
d’atteindre l’équilibre et la force intérieure. Lao 
Zi décrit l’harmonie qui en résulte, en particuliers 
la conciliation du Yin et Yang sur la base d’un 
potentiel spirituel élevé.

L’équanimité et l’harmonie intérieure sont les 
conséquences du parcours de la voie naturelle 
prônée par Lao Zi, exprimée en une allégorie 
politique. Le sage décrit dans cet ouvrage se fond 
dans l’ordre naturel des choses, et l’évolution de 
la société provient du changement des individus 
et non de l’application des règles établies, 
comme le préconise Confucius. L’homme tire 
ainsi sa force de la nature et du développement 
de l’énergie vitale, sans partager la conception 
animiste des shamans de la Chine antique.

Le Daode Jing propose ainsi concrètement 
deux manières d’entretenir la vie spirituelle : le 
travail direct sur l’énergie (le Qi de la médecine 
chinoise), et le détachement des phénomènes 
mondains, qui obscurcissent la conscience 
et brûlent la santé dans le feu des émotions 
conflictuelles.  Plus tard, les taôistes nommeront 
ce travail : la voie de l’eau en oppositions aux 
méthodes de l’alchimie interne (Neidan) de la 
voie du feu.
                                                                                       
L’alchimie intérieure, voie du feu

Les siècles qui ont suivi l’enseignement des trois 
sages (Lao Zi, Zhuang Zi et Li Zi) ont parfois 
été perçus comme une déviation du taoïsme 
originel; cependant le point de vue des lettrés 
occidentaux n’est aucunement celui des taoïstes 
eux-mêmes. Dès le IIIème siècle le taoïsme est 
devenu une philosophie pratique et appliquée. 
On peut y trouver  indubitablement l’origine 
des pratiques du Qigong moderne, comme l’a 
souligné le sinologue Joseph Needham.

L’application de la voie fleurit dans la médecine 
et la pratique de l’alchimie. Dès la dynastie des 
Qin (221-207 avant J-C.) des taoïstes pratiquaient 
la chimie des substances médicinales sous la 
forme d’élixirs, à la cour de l’empereur Shi 
Huang Ti. Les confucianistes considéraient d’un 
mauvais œil ces recherches, qui pourtant firent 
progresser la médecine chinoise.

Les méthodes d’hygiène, de diététique et 
de respiration fleurirent dès cette époque et 
constituent l’essentiel du Daozang (Tao Tsang), 
le canon taoïste composé de centaines de 
recueils d’auteurs différents. Le but déclaré de 
la voie taoïste est d’atteindre l’état de Xian ou 
« d’immortel ».

Ce terme a donné lieu en Chine et ailleurs à 
de nombreuses interprétations et polémiques. 
Le Xian est un sage qui a parcouru la voie et 
pratiqué le Xiudao, le chemin conforme au Tao. 
Son esprit est éveillé, son énergie abondante 
et il peut affronter la mort en sachant que sa 
conscience va rester lucide. Quant à considérer 
qu’il ne mourra point, c’est une légende 
entretenue par la religion populaire. Les sages 
taoïstes pensent en effet que la mort et le 
changement sont inévitables.

Cet éclectisme reste une caractéristique de la 
voie naturelle du Tao. En fait, diverses sciences 
traditionnelles sont utilisées pour arriver à un 
objectif universel :

Cultiver les neuf champs de connaissance :

les aliments, les plantes médicinales, l’habitat 
écologique, la lecture de textes sacrés, les 
exercices énergétiques, la méditation, la 
créativité spirituelle, l’enseignement, et surtout... 
la compassion.

Leur approche naturelle de la physiologie 
énergétique amena les sages du Tao à poser 
les bases de ce que l’on nomme aujourd’hui 
médecine traditionnelle.

Lu pour vous 



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 33

La connaissance des réseaux d’énergie subtile, 
les Jing Luo, et l’interrelation entre les émotions 
et les maladies ; la maîtrise des Qi internes ; 
l’établissement de calendriers biorythmiques 
complexes sont autant d’exemples de leur 
recherche. La pharmacopée chinoise actuelle 
comprenant un savoir thérapeutique sur plus de 
3000 plantes et minéraux est redevable à ces 
recherches uniques au monde.

Daoyin : la culture du Qi

De tout temps, les taoïstes ont recherché la vérité 
et la pureté par des méthodes de diététique, des 
cures de plantes et surtout par un travail direct 
sur l’énergie: relaxation, méditations et Qigong. 
Le terme Qigong est en fait une expression 
moderne regroupant plusieurs méthodes 
anciennes chères aux taoïstes :

Réguler le Qi,

Capter les énergies de la nature,

Enlever les stagnations du Qi,

Respirer en conscience,

Conduire le Qi dans les portes de Jade
(les points d’acupuncture majeurs)

Développer le feu interne,

Rejeter l’impur et absorber le pur,

Ouvrir le petit circuit céleste...

Selon les taoïstes, l’énergie d’une personne 
ordinaire stagne, bloquée par ses expériences 
stressantes et ses propres comportements 
négatifs. Le maître taoïste, au contraire, fait 
circuler son énergie, la nourrit par des méthodes 
de respiration et de relaxation appropriées. Il 
purifie son Qi par des visualisations en sachant 
que l’esprit peut tout.

Ce faisant, peu à peu les maladies se font plus 
rares et un processus de réjuvénation se met 
en place, ravivant le corps et le cerveau. Les 
peines et les afflictions de la vie ont de moins en 
moins d’emprise sur le mental, qui reste clair en 
toutes circonstances. Nous pouvons remarquer 
ici l’intérêt de cette recherche dans notre monde 
pris à son propre piège; la philosophie taoïste 
appliquée constitue une ouverture et une chance 
par sa connaissance profonde des énergies.

Les 3 périodes

On peut considérer trois périodes importantes 
dans l’histoire du Qigong taoïste :

La première s’étend de l’Antiquité à la dynastie 
des Han (206 avant J-C.). Elle reste assez 
mystérieuse faute de traces écrites.

Les chercheurs s’accordent à penser que 
pendant cette période, le taoïsme était une 
spiritualité pure reflétée par les ouvrages de Lao 
Zi et de Zhuang Zi. L’entraînement du Qi est cité 
implicitement par Lao Zi : « Concentrer le Qi et 
parfaire la douceur » et par Zhuang Zi : « Les 
anciens respiraient jusqu’aux talons. »

Le livre des « Annales historiques » décrit des 
méthodes de respiration. Le trait commun de 
cette époque est que l’exercice du Qi et de la 
respiration semble lié à la voie naturelle des 
taoïstes.

La seconde période s’étend de la dynastie des 
Han jusqu’à la chute de la dynastie des Qing 
(1911). C’est une histoire très riche, où se mêlent 
les sources taoïstes, bouddhistes, confucianistes 
et martiales. Des méthodes de Qigong sont 
expliquées dans certains classiques médicaux, 
les traités d’alchimie, les manuels d’hygiène 
naturelle tels que : le « Nan Jing » «  Les 
prescriptions de la chambre d’or », « les Notes 
pour nourrir le corps et prolonger la vie »...

Les taoïstes étudient ces méthodes, souvent 
secrètement, pour prolonger la vie et gagner 

Lu pour vous 



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 34

l’illumination spirituelle (Ge Hung l’alchimiste, 
l’immortel Lu Dong Bin, les monastères de Hua 
Shan, Wu Dang, Kunlun...). Les bouddhistes 
introduisent par Boddhidharma les méthodes 
de la « transformation des tendons », des 
« 18 mouvements des Arhats », la très secrète 
« régénération de la moelle ». Les pratiquants 
d’arts martiaux, généralement des militaires à 
cette époque, furent crédités de nombreuses 
découvertes dans le domaine des Qigong  ; 
un exemple en est le général Yu Fei, à qui l’on 
attribue la découverte des célèbres « 8 exercices 
du brocart » et du style interne de combat : « Xing 
Yi ». Il en sera de même pour la « paume des 
huit trigramme » (Bagua Zhang), le Taitsuzhang 
Quan (le style de l’empereur) et le fameux Taiji 
quan.

Depuis la chute de la dernière dynastie et la 
chasse aux mystiques sous Mao Ze Dong, 
certains styles ont disparu, mais d’autres ont 
resurgi de leurs cendres: le Qigong de la Grue 
taoïste, de l’Oie sauvage sont deux exemples 
de cette renaissance des Qigong en Chine 
populaire.

A Taiwan et Hong Kong, sur la côte Ouest des 
Etats Unis et dans toute la diaspora chinoise, 
on trouve maintenant des enseignements qui 
étaient réputés « secrets » il y a encore une 
décennie. En Chine, d’innombrables recherches 
en milieu hospitalier montrent le bien-fondé 
des assertions des anciens : le Qigong est une 
pratique bénéfique à la santé, qui peut dans de 
nombreux cas aider à la guérison de nombre de 
troubles chroniques.

Au-delà de ce courant profond, il existe 
certainement en Chine une mode des Qigong qui 
reporte des aspirations spirituelles brimées de 
toute une nation. L’un des exemples de renouveau 
contrôlé est celui de l’école Wudang.

Wudang : L’école des cinq pics

Wudang est situé dans le comté de Danjiangkou, 
au nord-ouest de la province de Hubei. Il 

comprend : 72 pics, 36 rochers escarpés, 24 
ravins, 11 grottes, 9 torrents. Le Mont Wudang 
est un célèbre lieu sacré du taoïsme en Chine. 
D’après la légende, le grand empereur, 
Zhenwu, premier ancêtre du Taoïsme, naquit à 
cet endroit, et on dit que de tous les monarques 
de cette époque “seul l’empereur Zhenwu 
réalisa complètement le Tao”. Ces constructions 
ont été conçues selon les règles taoïstes du Feng 
Shui, en harmonie avec le terrain composé de 
corniches, pics, ravins et vallées, ce qui les rend 
à la fois imposants et mystérieux.

Ces montagnes abritaient l’école taoïste de 
l’Etoile Polaire qui combinait la pratique de 
la méditation (alchimie interne – neidan) et la 
pratique du Gung fu taoïste. De nombreuses 
écoles d’arts martiaux chinois sont issues de 
ces soixante-douze pics, y compris des styles 
purement orignaux comme par exemple la 
boxe du serpent et de l’aigle et le Taiji quan. 
Comment concilier la pratique martiale et la 
recherche spirituelle ? Ce paradoxe est résolu 
par le travail sur la discipline et la concentration 
qui développent la maîtrise.

Un proverbe taoïste l’exprime simplement :

Peux-tu être à la fois guerrier et mystique ?

Peux-tu vaincre l’adversaire suprême.

Cet adversaire suprême, c’est l’ego attaché et 
jaloux de ses possessions et qui entend faire 
respecter ses acquis par la violence. Un guerrier 
ordinaire voit en toute personne un adversaire, 
un guerrier taoïste n’a plus d’adversaire lorsqu’il 
a éliminé ses propres points faibles.

Fondements du Qigong taoïste

Pendant la dynastie des Tang et des Sung, 
le taoïsme spirituel s’est divisé en quatre 
branches symboliques. Chacune de ces écoles 
mettait l’accent sur le développement d’une 
pratique particulière visant à développer le 
Qi (Doayin) :

Lu pour vous 



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 35

L’école de l’Ouest demandait à engendrer une 
concentration sur le Dantian abdominal et sur 
un point situé en dehors du corps (le Dantian 
“externe”).

L’école de l’Est insistait sur un point de 
concentration situé derrière le Dantian, entre les 
deux reins.

L’école du Sud travaillait la concentration sur le 
“palais écarlate” situé dans la poitrine.

L’école du Nord situait son attention en plein 
centre du Dantian.

Quelle que soit la méthode appliquée, les 
quatre écoles se basent toutes sur les quatre 
“enseignements” de Lao Zi :

Le calme intérieur,

le non-agir (wu-Wei), 

l’attitude spontanéité, 

et l’existence et la mort.

Pour toutes ces branches de la philosophie du 
Tao, deux points essentiels prévalaient :

la mise en pratique, et surtout :

l’autorité de l’enseignement directe du maître 
accompli.

Le premier point implique l’étroite union entre 
la compréhension et la perception du Qi. Sans 
cette union du Shen et du Qi, la voie du Tao 
ne peut être qu’intellectuelle ou plus simplement 
incompréhensible.

Sans l’aide du maître l’expérience est possible, 
mais au-delà d’un certain point elle peut s’avérer 
dangereuse ou délicate. Ce danger est en fait 
lié à la purification préalable des trois niveaux 
et à une motivation incorrecte. Un exemple de 
cette motivation incorrecte est la recherche des 

pouvoirs ou le simple désir de prolonger sa vie 
dans un but mondain.

Le point de départ de la voie du Tao part d’une 
constatation semblable à la voie du bouddhisme 
exprimée par le sage Gao Henian au XIXe 
siècle :

“Le monde éphémère est comme une grande 
peur sans fondement, sans réalité durable. 
Les rumeurs et les élaborations intellectuelles 
ne peuvent remplacer une conviction sincère. 
Tout comme un buffle n’est pas conscient de sa 
grande force, l’homme ne voit pas s’écouler sa 
vie.”

Le point de départ de cette quête est exprimé par 
l’idée des huit grands archétypes du Yijing dont 
l’émanation corporelle forme les huit méridiens 
ancestraux. Le grand médecin Li Zhi Zhen a 
dit : “Les huit méridiens extraordinaires sont 
l’origine du Grand Tao et sont les représentants 
ancestraux du Qi primordial du Ciel antérieur.”

Le Yijing a représenté cette génération du Taiji 
selon le célèbre schéma du Wuji gravé sur les 
montagnes de Hua Shan.

La base et la pratique, tant sur le plan énergétique 
que spirituel, reposent sur l’expérience de la 
vacuité et de la plénitude. Cette expérience n’est 
pas proposée comme une simple compréhension 
intellectuelle, mais comme la réalisation d’une 
expérience concrète. Sur le fondement d’une 

Photo Gérard EDDE

Lu pour vous 



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 36

pratique de concentration et de contemplation, 
le taoïste ressent en lui-même la différence entre 
l’activité et le non-agir (Wuwei).

Symboliquement cette étape est comparée au 
retour à la naïveté de l’enfance et représente 
une somme de potentiel en plein développement, 
riche de promesses de maturité. Il ne s’agit pas, 
bien sûr, de renverser l’horloge biologique et de 
redevenir de fait un enfant. Cette phase précise 
le Qi et le sang (Xue), donc le Yang et le Yin. 
Cette mise en contact alchimique s’effectue par 
la pratique alternée de la concentration et de la 
détente.

Le processus de concentration du Yin et du 
Yang permet ainsi une découverte des énergies 
subtiles et un rafraîchissement de la conscience, 
semblable à la spontanéité de l’enfance. La loi 
biologique impose à l’homme de mourir.

Dans un premier temps les sages taoïstes 
conseillent d’éviter la maladie, de rafraîchir la 
conscience et de prolonger la vie consciente. 
Ce point de vue, différent d’autres écoles 
asiatiques, a permis un développement des 
sciences de l’hygiène et de la santé, synthétisé 
dans la médecine chinoise qui est en fait le côté 
pragmatique de la voie du Tao.

Les pratiques de l’école du Sud reposent sur 
l’expérience de la vacuité (Kong). Pour y 
parvenir, les taoïstes prônent le non-agir, décrit 
comme une disponibilité consciente et éveillée. 
Ce Wuwei apporte le calme intérieur qui permet 
ensuite d’expérimenter la vacuité.

On se concentre ainsi sur les changements ou 
mutations du Yin et du Yang. Au début, le plus 
important est de développer la concentration. 
Sans cette concentration, point de relaxation 
possible ; on confond le jour et la nuit, le 
sommeil et l’éveil. Un proverbe chinois dit que 
les bûcherons sont rarement insomniaques. La 

journée, ils s’épuisent au labeur et ne peuvent 
donc confondre le jour et la nuit. Pour bien se 
relaxer, il faut avant tout être déjà capable de 
se concentrer.

Nombre de pratiques taoïstes commencent par 
ce que l’on appelle la concentration sur le champ 
de cinabre du ventre. L’attention se porte sur un 
point situé au milieu du ventre, sous le nombril, 
on écoute sa expiration, tranquillement. Puis la 
conscience va alterner entre la concentration (le 
“plein”) et la disponibilité spacieuse (le “vide”). 

Alors s’ouvrent les portes du non-faire, la non-
assistance consciente et on reste dans l’état 
d’éveil appelé non-oubli par les sages du Tao. 
Le vieux sage Lao Zi ajoute :

“Richesses, gloire et fortune sont comme de 
l’eau croupie”
                                                                                               
La conscience de l’impermanence est ainsi 
présente pour inciter à la pratique sincère, comme 
l’exprime le sage Fan des monts Taishan :

“Lorsque l’être humain naît, sa sagesse n’est 
pas encore développée. La sagesse vient quand 
il devient vieux. L’esprit peut alors voir tous les 
phénomènes s’élever et s’éloigner sans ressentir 
la douleur de l’impermanence.”

Puis le pratiquant du Daoyin va ensuite alterner 
entre le vide et le plein, passant du non-faire au 
non-oubli. Cette situation va provoquer le silence 
intérieur sans lequel toute découverte de soi est 
impossible. Le terme chinois “Song” implique 
cette totale relaxation qui va bien au-delà d’une 
considération psychosomatique :

Vient alors la conscience de la vacuité : on est 
conscient d’être concentré ! Les maîtres disent 
qu’il est alors possible de continuer ainsi ce 
processus jusqu’au niveau qu’ils nomment : “le 
Grand vide de l’esprit”. Le traité du Zhonge ji 

Lu pour vous 



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 37

décrit cette approche comme une nouvelle forme 
de communication :

“Le silence est un langage. Lorsqu’il existe 
un langage, le silence est présent de façon 
fondamentale. Le langage du silence est la 
formule secrète de l’alchimie.”

Bien que se situant sur un niveau dialectique 
différent, cet éloge du silence est à comparer 
à la terminologie de la psychologie moderne 
prônant la verbalisation à outrance.

Avant d’y arriver, il existe de nombreuses étapes 
intermédiaires liées à la capacité de l’adepte. 
Le premier niveau consiste en la reconnaissance 
que seule l’expérience est. Ce niveau est souvent 
décrit dans les textes occidentaux comme “ici 
et maintenant”. Il faut cependant savoir que les 
maîtres taoïstes ne voient pas le niveau comme 
le but du chemin, mais comme une simple étape 
pour faire cesser les distorsions de l’intellect.

Ces quelques réflexions sur le Qigong taoïste 
nous montrent que celui-ci  dépasse largement 
la notion de simple gymnastique énergétique. 
Selon l’ancienne médecine taoïste, le corps 
est une expression physique et cristallisée 
d’énergies mentales. Bien que nous pensions 
réagir spontanément aux événements qui nous 
surviennent nous sommes déjà dans le passé 
car nous réagissons seulement par nos sens.

La maladie peut-être alors considérée comme une 
sorte de programmation ou pire, de prophétie 
personnelle. Cette vision se relie aux énergies 
subtiles de ce que certaines écoles définissent 
comme étant le karma.

 Le Qigong du Tao consiste à nous faire retrouver 
notre énergie originelle, notre tonnerre personnel 
en accordant notre propre instrument, nos 
propres énergies avec les énergies universelles, 
sans à priori religieux ou psychologique.

C’est pourquoi ce type de discipline peut être 
qualifié de recherche énergétique et de démarche 
philosophique au sens ancien du terme.

“Il y a plus de choses dans le ciel et sur la terre, 
Horacio, que ta philosophie ne peut en rêve.“
Shakespeare

Les taoïstes sont convaincus que la spontanéité 
naturelle n’est pas une caractéristique du 
comportement humain habituel, emprunt de 
conventions sociales, religieuses et familiales. 
Le retour vers la spontanéité peut être considéré 
comme la recherche d’un état de conscience 
naturel sans idée préconçue. Il faut donc aller 
chercher bien plus loin, à l’origine même de 
ce comportement pour voir s’il n’existe pas une 
source d’expression moins conditionnée.

Cette source, c’est la spontanéité de notre nature 
profonde.

Lao Zi a dit :

“La nature originelle peut induire toutes les 
expériences. La nature originelle est l’essence 
de la bonté spontanée. Etre naturel dans ses 
actes c’est être toujours pur et calme.”

On utilisera donc ici le mot Qigong taoïste pour 
désigner des pratiques ou exercices qui nous 
permettent de nous mettre en harmonie avec 
notre environnement au sens large.

Gérard Edde

Lire aussi : 
Le silence du Dragon et la Porte du Dragon 

(Chariot d’Or)

Lu pour vous 



Bulletin n°26  juillet 2012 -  page 38

Martine Depondt-Gadet a fait paraître en janvier un ouvrage, très pratique et illustré de nombreuses 
photos en couleurs, dédié à la femme dans toutes les saisons de sa vie. À chacune de ces saisons est 
associée une pratique spécifique du Qi Gong qui y est précisément décrite. Du printemps à l’automne 
de leur vie, les femmes montrent dans ce livre comment la pratique du Qi Gong leur a permis de 
découvrir le pouvoir de guérison qu’elles ont en elles, de les reconnecter à leur douceur, leur intuition 
et leur paix intérieure.

Martine Depondt Gadet est médecin acupuncteur, spécialiste en médecine traditionnelle chinoise et 
Qi Gong, formée à la PNL, à l’hypnose et à l’EFT. Diplômée en échographie gynéco-obstétricale, elle 
a pratiqué de nombreux accouchements en hôpital. Elle consulte aujourd’hui à Paris. Elle enseigne le 
Qi Gong à Paris et plus particulièrement le Qi Gong de la femme au cours d’ateliers qui regroupent 
femmes enceintes, convalescentes, etc.

Qi Gong au féminin
Au rythme des saisons,
par le Dr. Martine Depondt-Gadet.
Editions du Charriot d’Or  Réf 31491 EAN 9782360470204

Lu pour vous 



FEQGAE - Fédération des Enseignants
de Qi Gong, Art Energétique. 

Réalisation graphique : Henri de Corta -  http://decorta.ultra-book.com/




