


ORGANIGRAMME

Conseil d’administration

Patricia DAVID (Trésorière)
Bruno de RUNZ
Adamante DONSIMONI
Antony FABIE GAP
Frédérique MALDIDIER
Walter PERETTI (Président)
Bruno ROGISSART
Marie-Christine SEVERE
Kunlin ZHANG.

Les Commissions

Commission d’Ethique, coordonnée par GAP.

Commission Communication, coordonnée par Adamante DONSIMONI.

Commission Réseaux et partenariats, Coordonnée par Marie-Christine SEVERE et Walter PERETTI.

Commission Technique, elle regroupe à présent les Commissions Ecoles, Formation continue et 
Examens, elle est coordonnée par Antony FABIE, avec Dominique BANIZETTE, Michel BREMONT, 
Jean Pierre CASSONNET, Gérard EDDE, Jimmy GREGEARD, Philippe JULIEN, Frédérique 
MALDIDIER, Marie-Christine SEVERE, Nathalie SIMON.

Secrétariat administratif

Sophie et François de CORTA

Union Pro Qi Gong FEQGAE 



Bulletin n°36 février 2019 -  page 1

ÉDITORIAL

Je pratiquais dans le salon de mon premier Lao 
Shi. Il avait coutume de recevoir ses élèves sans 
horaire fixe d’arrivée ou de départ, et personne 
ne faisait la même chose dans ce salon. Pour 
moi c’était de la posture, des postures, à tenir 
jusqu’à ce qu’il décide que l’exercice avait as-
sez duré et qu’il me chasse sans ménagement... 
Un soir alors que je tremblais de douleurs 
dans l’une de ces postures, un autre élève, 
sans prévenir est « parti en vrille ». Comme un 
animal enragé il s’est mis à traverser le salon 
en balayant l’air de ses bras pour finir aplati 
contre le mur. Il s’est alors effondré comme 
un jouet dont on retire les piles. Le Lao Shi est 
arrivé tranquillement, faisant un bref diagnostic 
avant de presser sur quelques points. Le cri qui 
a suivi, je m’en souviens encore  ! Puis le Lao 
Shi est retourné découper des poireaux dans sa 
cuisine.
Des années plus tard, à mon tour de me 
sentir partir devant mon Maître. Sans doute 
un malaise vagal… je n’avais fait qu’évacuer 
toutes mes émotions par la tête et la poitrine, 
un vendredi soir. Mon Maître est arrivé aussitôt, 
avant que je ne tourne de l’œil. « Tu as mangé 
aujourd’hui ? », « oui », « Alors pratique plus 
bas ! »… Quoi ? Pas de repos ? Pas de position 
allongée avec les pieds surélevés ? Continuer la 
pratique, et même plus bas !!! C’était contraire 
à tout ce qu’on m’avait enseigné.
Bien sûr, des malaises j’en ai eu ensuite parmi 
mes élèves, des départs en vrille aussi. Et au 
final, jamais, je n’ai jamais utilisé autre chose 
pour réagir que ce que m’a enseigné mon 
art de cultiver la vie, même si cela allait à 
l’encontre de ce qu’on avait pu m’enseigner 
dans les «  formations sportives  », souvent au 
grand étonnement de mes élèves.

Lorsque nous disons majoritairement que le Qi 
Gong n’est pas un sport, nous voulons dire que 
ce que l’occident considère comme le sport, 
avec son image très précise du corps, de son 
rôle et de ses fonctions, ne peut rendre compte 
de ce que nous faisons.
Et pourtant… pourtant…. 
Beaucoup d’enseignants ne renoncent pas 
à ce modèle et enseignent une gymnastique 
douce sur laquelle ils viennent plaquer des 
théories comme celle de la MTC ou du néo-
confucianisme. Comme si c’était la théorie qui 
faisait la différence et non pas l’expérience 
vécue. Idem pour le traitement des troubles dans 
les cours.
Cela conduit à une observation étonnante. 
Lorsque je demande à des enseignants de Qi 
Gong ce qu’ils veulent transmettre dans leurs 
cours, ce dont ils ne parlent quasiment pas, c’est 
le QI ! Comme si cela était une forme de tabou. 
C’est sans doute parce qu’en réalité la pensée 
occidentale est hermétique au QI, qu’elle en 
rend l’accès hasardeux.
En voulant préserver l’essence du Qi Gong 
autant que la diversité de ses expressions, 
nous nous devons de faire ce recentrage qui 
doit permettre à l’occident d’appréhender le 
Qi Gong sans en faire une gymnastique, aussi 
douce soit elle.
Dans ce bulletin nous allons desceller un premier 
tabou. 
Les pratiques du Qi Gong ne sont pas anodines, 
certaines étant même très exigeantes et élitistes, 
voire dangereuses, inaccessibles à la grande 
masse des gens. 
C’est pour cela que la Chine nous propose 
aujourd’hui un Qi Gong sport-santé via l’IHQF, 
avant tout sans risques et donc accessible au 
plus grand nombre. A côté il reste des tas 
de formes traditionnelles qui demandent la 
présence d’un professeur compétent à défaut 
d’un Maître authentique (ceux que l’on ne 
trouve pas forcément sur le papier glacé des 
magazines…).
Donc voici un bulletin où nous avons donné la 
parole à plusieurs de nos enseignants les plus 
expérimentés qui ont accepté, chacun à leur 
façon, d’aborder le sujet pointu des « Déviations 
du Qi » dans la pratique.

Walter Peretti 

FEQGAE - Union Pro Qi Gong 

Walter PERETTI - Photo Gisèle Peretti



Bulletin n°36 février 2019 -  page 2

SOMMAIRE
1 
Éditorial

Recherche et réflexion
Préambule
Entretien avec le Docteur Jian Liujun 
Entretien avec Erwann Le Moigne	
Entretien avec Bruno Burdet-Burdillon
Entretien avec Gérard Edde
Témoignage d’une théâtreuse tombée en Qi Gong 

Vie de l’Union Pro
Les Rencontres de l’Union Pro Qi Gong
Les stages de la saison 2018 - 2019
Bilan de la dernière session d’examen
L’Union Pro sur Facebook

Lu pour vous
Le Qi Gong de la lumière par Georges Charles 
Manuel de Yi Jing par Bernard Lamy
Coaching Taoïste des dirigeants du IIIè millénaire
par Laurent Château

À vos agendas ! 

1

3
3
7
13
15
21

28
30
35
36

37
38
38

39



Bulletin n°36 février 2019 -  page 3

Recherche et réflexion

ENTRETIEN AVEC LE 
DOCTEUR JIAN LIUJUN

Le Qi Gong, une pratique pour tous.

La pratique du Qi Gong pour tous ne présente 
aucun problème. Nous avons le choix entre dif-
férentes techniques ainsi, selon l’état de santé de 
départ du pratiquant, le Qi Gong peut s’adapter 
à tous, mais il faut savoir comment l’appliquer, 
ça c’est le problème des professeurs. Il faut bien 
conseiller les gens car toutes les techniques ne 
conviennent pas à tout le monde.
Il est possible de le faire pratiquer à des très 
jeunes, à partir de cinq ans, avant ils ne com-
prennent pas ce qu’ils font, et jusqu’à un âge 
très avancé.
Pour les plus jeunes nous choisirons des tech-
niques externes qui ne demandent pas trop de 
concentration, visualisations ou respirations. 
Nous faisons pratiquer des mouvements. Les 
mouvements des Cinq animaux, ceux ou des 
Huit pièces de brocard leur conviennent parfai-
tement.

Trois éléments déterminent la pratique : le corps, 
la respiration, l’esprit, ce dernier comprenant la 
concentration (interne ou externe), la visualisa-
tion (interne ou externe).
La concentration et la visualisation sont détermi-
nées en fonction de l’état de la personne.
En ce qui concerne la posture et les mouvements, 
il est possible de pratiquer debout, assis ou en-
core allongé, pour les personnes très malades et 
alitées. Lorsque les problèmes deviennent moins 
graves, il est alors possible de pratiquer assis 
puis, ensuite, lorsque la personne va mieux, la 
pratique peut se faire debout. En ce qui concerne 
les mouvements il en est de plus ou moins com-

Préambule
Ces interviews, reflets de la pensée des interviewés que nous remercions d’avoir 
répondu à nos questions, sont faits pour susciter des échanges autour du thème 
proposé dans ce bulletin.

Pour faire avancer la réflexion, faites-nous part de vos réactions, de vos idées,
de votre expérience, de vos accords ou désaccords…

Avec ce sujet, l’Union Pro se propose d’être un grand carrefour d’échanges au 
bénéfice des professeurs de Qi Gong qui la composent en s’enrichissant de leur 
expérience et de leur diversité.

Merci à vous de votre participation.

Interviews menés par Adamante Donsimoni.

-------------------



Bulletin n°36 février 2019 -  page 4

plexes. Il est préférable de commencer par les 
plus simples pour aller progressivement vers la 
complexité.
Le degré de difficulté, toujours selon l’état de 
santé de la personne, permet encore de choi-
sir. Par exemple, lorsque le corps se penche, les 
mains vers le sol, comme dans les Huit pièces de 
brocard ou le Yi Jin Jing, la pratique se fait sans 
forcer, en fonction des possibilités physiques de 
la personne.

Qi Gong, un art énergétique.

Le Qi Gong, une gymnastique chinoise  ? On 
peut traduire comme on veut, ce n’est pas un 
problème. Pour moi, le Qi Gong est un art éner-
gétique qui permet de capter, faire circuler, 
renforcer et utiliser l’énergie. C’est un art tradi-
tionnel chinois basé sur la richesse de la culture 
chinoise, spécialement pour entraîner le corps 
et le mental.
Le Qi Gong c’est ça !

Si on le traduit par gymnastique ce n’est pas 
juste, cela mène à penser que le Qi Gong se 
limite simplement à des mouvements. Ce n’est 
pas le cas ! Le Qi Gong c’est aussi la respira-
tion dont le principe est : L.P.P.C. Lentement, Pro-
fondément, Progressivement et Continuellement, 
par le bas-ventre, par le Dan Tian. Ça c’est la 
respiration du Qi Gong ! Puis il y a la dimension 
de l’esprit, dont le but est d’atteindre la vacuité, 
d’éliminer les idées diffuses et confuses de notre 
mental et de maîtriser nos émotions, car 80 
% de nos maladies viennent de nos émotions, 
cause interne. 
Si on dit que le Qi Gong est un art de santé, le 
qualifier de gymnastique n’est pas suffisant, le 
Qi Gong ce n’est pas simplement faire bouger 
le corps, ce serait oublier, l’aspect mental du 
travail et celui de cultiver la vertu.
Imaginez quelqu’un qui veut être en bonne san-
té alors qu’il accumule trop de stress, trop de 
colère, que trop de soucis, trop d’idées tournent 

dans sa tête et ne sortent jamais… Le Qi Gong 
est fait pour enlever tout ça. Il va pratiquer le Qi 
Gong pour, tout d’abord, calmer son esprit et 
cultiver la vertu.

Le Qi Gong est une philosophie.

Parler de l’esprit c’est parler de notre façon de 
voir ce qui se passe : dans la vie, dans notre vie 
personnelle, dans la vie publique ainsi que ce 
qui se passe dans l’univers… Le Qi Gong, pour 
moi, ce n’est pas seulement un art de santé, pas 
plus que le Qi Gong martial serait un art de 
combat. Le Qi Gong pour la santé, pour le com-
bat, sont seulement des particularités des effets 
de la pratique. Si on ne pratique que pour un 
de ces aspects, notre but est un peu trop limité.
Je pense que le Qi Gong est avant tout une phi-
losophie, un mode de vie, cela ne se limite pas 
à quelques gestes. Le but recherché à travers la 
pratique, c’est de s’unifier avec le ciel et la terre. 
Pour cela il nous faut être conforme au Dao.
Le Dao c’est le yin - yang qui harmonise notre 
corps et notre esprit.
Nous sommes en bonne santé quand yin - yang 
est en harmonie, s’il y a déséquilibre de yin - 
yang, alors on tombe malade.
Au sein de la famille, si yin - yang est harmo-
nisé, tout le monde est heureux. De la même 
façon, si le yin - yang de la société est bien 
harmonisé, la société connaît alors le bonheur.
L’être humain avec le ciel, c’est pareil, si on 
est en harmonie avec le ciel, si on ne fait rien 
contre la nature, il n’y aura pas de « punition » 
de la part du ciel. Imaginez l’hiver, s’il fait très 
froid et qu’au lieu de se couvrir plus, on se dé-
couvre, on agit alors contre la nature et même si 
c’est pour renforcer notre énergie, à long terme 
ce n’est pas bon pour la santé. De la même 
façon lorsqu’en été s’il fait très chaud et que 
l’on s’habille trop ce n’est pas bon. Dans la vie 
quotidienne, on doit s’adapter à la nature, à ses 
changements.
Pour les anciens sages chinois « l’Homme et le 

Recherche et réflexion



Bulletin n°36 février 2019 -  page 5

Recherche et réflexion

Ciel sont unis en Un », là est le but final. Pour y 
arriver il faut arriver au Non Agir. Il ne faut pas 
forcer, il faut suivre la possibilité de la situation. 
Lorsque l’on pratique seul, si on ne peut pas 
faire un mouvement, il ne faut pas forcer. Dans 
la pratique des techniques de combat lorsque 
l’on fait la main collante, il ne faut pas utiliser la 
force, car force contre force, ce n’est pas natu-
rel, ce n’est pas harmonisé.
Donc à travers la pratique du Qi Gong, nous 
pouvons mieux comprendre la relation du yin 
- yang, tenter de rétablir son équilibre, car 
lorsque l’énergie du yin - yang est bien équili-
brée on est en bonne santé et forcément heureux 
et de bonne humeur. Dans ce cas-là, nos idées 
sont positives, nos relations avec les autres har-
monieuses, ce qui n’est pas le cas lorsque l’on 
est malade car, même si nous en avons envie, 
notre corps ne nous le permet pas et nous souf-
frons dans tous les domaines de notre vie.
Lorsque l’on est harmonisé en soi, on peut entrer 
en harmonie avec les autres, ainsi qu’avec les 
objets, la nature, le ciel et la terre. Pour arriver 
à cela il faut comprendre le Dao, le yin - yang. 
Dans le yin - yang, on voit bien que le yin quand 
il décroît au maximum se transforme en yang 
et que le yang, quand il croît au maximum, se 
transforme en yin, cela signifie que toutes les 
choses changent en permanence.
Si on est dans un très mauvais état, il ne faut 
donc pas désespérer, laisser tomber, sauter 
par la fenêtre, parce que, selon la loi du yin 
- yang, les choses vont remonter. Quand elles 
remontent, il faut en profiter et quand on est en 
haut, quand tout marche très bien, il ne faut pas 
non plus être trop confiant, il faut se préparer à 
descendre, accompagner la descente.
La connaissance de la loi du yin - yang permet 
de comprendre qu’il ne faut jamais forcer, ni 
dans la pratique, ni dans la vie, ni dans son tra-
vail. La pratique du Qi Gong permet de calmer 
les émotions et, lorsque nos émotions sont paci-
fiées, nous pouvons dépasser les problèmes car 
ces derniers viennent des émotions en excès.
Si on travaille en ce sens, les mouvements, la 

respiration, la concentration sont seulement des 
outils, après les effets viennent tout seuls.

On dit « Tous les chemins mènent à Rome ».
Disons que notre but c’est, par exemple, en 
partant de Paris d’arriver à Rome. Rome, ici, 
c’est l’Homme unifié avec le Ciel en Un. Sur le 
chemin, il y a plein de sites à visiter. Vous allez 
en Bourgogne, à Lyon, à Nice, à Turin … Il y 
a plein d’endroits à découvrir. Sur ce chemin, 
lorsque vous arrivez à Lyon vous récupérez la 
santé, arrivé à Nice, vous récupérez la capacité 
de combat, à Turin vous trouvez encore autre 
chose. Tous les effets sont sur le chemin ! Si votre 
but est uniquement la santé, arrivé à Lyon vous 
n’irez pas plus loin.

Alors, dire que le Qi Gong est une gymnas-
tique, ce n’est pas si simple. C’est un art qui tra-
vaille l’énergie, c’est une philosophie palpable 
qui nous permet, tout en récupérant la santé, 
de comprendre les choses du monde, de trouver 
comment régler nos émotions, comment gérer 
nos relations avec les autres, avec les objets, 
avec la nature. C’est bien plus qu’une gymnas-
tique !

L’image du Qi Gong.

Beaucoup pensent que le Qi Gong c’est pour 
la santé.
Les jeunes ayant moins de problème de santé, 
ne s’en préoccupent pas, pour eux ce n’est pas 
important. Comme on dit « Tant qu’on a pas vu 
le cercueil, on ne pleure pas ».
Mais, pour ceux qui commencent à avoir des 
problèmes de santé, soudain s’impose la pen-
sée du Qi Gong et ils se disent « Peut-être que 
ça marche ! »
Je pense qu’il y a là une incompréhension de ce 
que peut faire le Qi Gong, une méconnaissance 
de ses bienfaits et de son importance.

Dans les écoles traditionnelles chinoises d’arts 
martiaux, en Chine, on enseigne aux élèves les 



Bulletin n°36 février 2019 -  page 6

techniques de l’arbre. C’est du Qi Gong parce 
que, ne pouvant pas bouger, le pratiquant tra-
vaille déjà sa patience, son souffle, son esprit. 
S’il n’y a pas cette étape et qu’il commence par 
travailler les gestes, il n’ira pas très loin.
J’ai connu un maître japonais Maître Hiroo 
Mochizuki, qui a créé le Yoseikan Budo. Il est 
venu pratiquer avec moi, en 1992 je crois, et 
il m’a dit alors que le Qi Gong était une disci-
pline importante en tant qu’art interne, le karaté 
étant lui, un art externe. Il a même pensé un 
moment intégrer le Qi Gong à la formation des 
professeurs de Yoseikan Budo. Pour différentes 
raisons, cela ne s’est pas fait, mais il est intéres-
sant de noter que ce très bon Maître de karaté 
avait vu cela : il faut lier l’interne et l’externe.

L’avantage avec le Qi Gong c’est qu’à cent ans 
encore, on peut le pratiquer, ce qui est plus diffi-
cile dans les arts de combat et le Taï Chi Quan, 
car en vieillissant il est naturel de perdre de sa 
souplesse, de sa mobilité.

Les dérives du Qi dans la pratique du Qi Gong.

Dans le Qi Gong lui-même il n’y a pas de pro-
blème. C’est comme si vous disiez que la nourri-
ture, le vin rouge, pouvaient poser un problème. 
De façon équilibrée, il n’y a pas de problème. 
Mais si vous avalez de travers, vous pouvez 
mourir. Quand vous buvez trop de vin, vous 
pouvez avoir des problèmes, si vous buvez un 
verre, ce sera bon pour la santé. Donc ce n’est 
ni la nourriture, ni le vin qui, dans ce cas, sont 
à incriminer.
Quand il y a des problèmes dans la pratique 
du Qi Gong, c’est plutôt la façon de pratiquer 
qui est en cause. Il faut chercher à savoir si la 
pratique est correcte ou non. Si une personne 
pratique seule, le fait-elle correctement  ? Si 
elle pratique avec un professeur, ce dernier 
connaît-il bien les techniques et les gens à qui il 
enseigne ? Si l’on applique les techniques incor-
rectement il peut y avoir des problèmes. Il est 
donc conseillé de ne pas pratiquer tout seul.

Il faut former des professeurs qualifiés, on ne de-
vient pas professeur après seulement quelques 
cours. Et même si un professeur enseigne cor-
rectement, si l’élève pratique mal, il est encore 
possible qu’il ait des problèmes, nausée, syn-
cope. C’est normal. Si l’enseignant est vigilant, 
s’il fait bien attention à corriger la posture, la 
respiration il n’y a pas de problème. Imaginez 
que vous faites de l’athlétisme et que vous vous y 
preniez mal, en soulevant un poids par exemple, 
vous pouvez vous faire très mal. Si vous faites 
du jogging et que vous vous foulez la cheville, 
vous ne pouvez pas dire : « le jogging, ce n’est 
pas bon ! » ce n’est pas le jogging qui est en 
cause. Il en est de même pour tous les sports, 
la natation, c’est excellent et pourtant il y a des 
noyades, est-ce que l’on va dire que la natation, 
c’est dangereux  ? Dans toutes ces disciplines, 
les accidents sont beaucoup plus nombreux et 
beaucoup plus graves que dans le Qi Gong.

Le Qi Gong est un art, si on pratique bien 
il n’y a pas de problème.

Le professeur doit savoir comment appliquer les 
techniques et informer ses élèves de ne pas for-
cer. Si un élève rencontre un problème, comme 
nausée, vertige, avant d’aller au bout du ma-
laise, il s’arrête tout simplement, pour reprendre 
une fois le malaise passé. Ce n’est pas grave, il 
n’y a aucun effet secondaire.
Par rapport à tous les sports, le Qi Gong est une 
discipline des plus sécurisées, même si vous le 
comparez à la méditation ou au yoga où il peut 
y avoir bien plus de problèmes. Dans le yoga, 
avec les étirements, il peut arriver des déchi-
rures musculaires ce que l’on n’aura pas avec 
le Qi Gong.
Avec un professeur bien formé, vigilant, il y a 
très peu de risques.
Quant aux professeurs qui ne seraient pas aver-
tis, c’est le travail de l’Union Pro que de leur 
proposer des formations sur le sujet.

Recherche et réflexion



Bulletin n°36 février 2019 -  page 7

Recherche et réflexion

Quels conseils pour un débutant ?
Il ne faut pas pratiquer tout seul au début.
Tout d’abord, il faut trouver un professeur avec 
qui l’on se sent bien.
Il ne faut jamais forcer, ni dans le mouvement, 
ni dans la respiration, ni dans la concentration 
ou la visualisation.
Il faut avancer doucement, à son rythme.
Lorsque l’on pratique chez soi, après le cours, 
il faut commencer par des techniques dyna-
miques.

Et conseils pour les professeurs :
Face à des gens extravertis, il est bon de faire 
pratiquer un peu plus de techniques statiques ;
Pour les autres je dirais de faire pratiquer en 
équilibrant les deux : une technique statique à 
30 % et dynamique à 70 % du temps de pra-
tique ;
Lorsque les gens sont très introvertis, il ne 
faut faire pratiquer que de l’externe avec une 
concentration et une visualisation externes ;
Pour une personne extravertie nous préfèrerons 
une concentration et une visualisation internes ;
Lorsqu’il y a des personnes avec des problèmes 
de santé particuliers, il est souhaitable de pro-
poser des cours particuliers ou dans un petit 
groupe présentant des difficultés semblables.

Docteur JIAN Liujun
Docteur en Médecine Traditionnelle Chinoise et 

cardiologue, ancien chef de clinique, professeur 
à l’Université de Médecine Traditionnelle Chinoise 

de Guangshou, Maître fondateur de l’Institut du 
QUIMETAO et du Dao de l’Harmonie, école agrée 

par l’Union Pro Qi Gong FEQGAE.
www.quimetao.fr

----------

ENTRETIEN AVEC 
ERWANN LE MOIGNE

Le Qi Gong, gymnastique chinoise ?

Pour moi, parler de gymnastique chinoise est 
un non-sens total. Si l’on parle de gymnastique, 
qu’elle soit d’origine chinoise ou pas, on n’est 
pas dans le Qi Gong.
La pratique du Qi Gong fait qu’avec le Qi, on 
accumule le Gong. Que l’évolution de la pra-
tique dans nos sociétés puisse faire penser que 
c’est une gymnastique, quelles qu’en soient les 
raisons, toucher un public plus large, dévelop-
per un marché, ou encore tout autre facteur, 
l’évolution est ce qu’elle est, je ne juge pas. 
Mais si l’on me pose la question « que pensez-
vous du concept gymnique ? » je réponds que 
parler du Qi Gong comme d’une gymnastique, 
c’est de l’ordre de l’oxymore.

Il y a bien des manières de définir le Qi Gong, 
il y a plein de termes derrière celui de Qi, 
nombre de termes derrière celui de Gong, c’est 
un concept très large, très synthétique.
Une première définition parmi d’autres est, en 
terme générique, la notion incontournable de 
mise en circulation du Qi, de l’énergie vitale. 
Sur cette base, on construit par la répétition, 
par l’entraînement, par l’exercice, par la stimu-
lation, par la sollicitation sur différents plans, un 
certain degré de contrôle que l’on déploie dans 
des champs d’application très variés. On peut 



Bulletin n°36 février 2019 -  page 8

développer du Qi Gong pour se tenir debout sur 
des œufs crus* sans les casser, pour maîtriser 
un adversaire potentiel à distance, pour conser-
ver sa santé… 
D’une façon assez classique, on peut dire qu’il 
existe dix mille sortes de Qi Gong avec des 
registres complètement différents. C’est un éven-
tail très large, mais toutes ces formes ont une 
base commune : la thésaurisation de l’énergie 
vitale pour acquérir une certaine maîtrise, un 
certain degré de contrôle, d’accomplissement.

Le Qi Gong santé en est une facette, en même 
temps dire que le Qi Gong est bon pour la santé 
relève un peu du pléonasme car, à la base, le 
Qi Gong se pratique pour maintenir ou amélio-
rer la santé, assurer un minimum d’autonomie, 
une indépendance, au sens où, si la santé se 
dégrade, toutes les perspectives de chemine-
ment sont caduques !
Diverses tendances, différentes écoles ou tradi-
tions de Qi Gong, mais toutes ont cette racine 
commune qui est la consolidation de la santé, 
en entendant la santé avec un référentiel large-
ment au-dessus de ce que l’on entend ici, en Oc-
cident, par santé. Il y a beaucoup de distorsions 
et de confusions parce qu’à la base, les gens 
n’ont pas les mêmes référentiels, les discussions 
sont souvent très compliquées étant donné que 
l’on ne parle pas de la même chose.
En Occident, pour caricaturer un peu, tant que 
l’on ne sort pas de l’hôpital tout va bien. Ce 
n’est absolument pas la lecture que l’on a dans 
le Qi Gong santé qui positionne un diagnostic 
et une lecture sur la matrice énergétique, donc 
beaucoup plus en amont. Ceci est un concept 
très important parce que sous-tendu par une 
notion d’énergie, mais si l’on en fait lecture au 
niveau du corps physique on se trouve forcé-
ment à côté de la plaque.

Recherche et réflexion

Le Qi Gong, pour qui ?

Le fait que les Qi Gong intéressent plus les per-
sonnes âgées, tient au fait que souvent les Qi 
Gong sont présentés comme une gymnastique 
douce, donc en ce sens accessible à des per-
sonnes qui ont quelques problèmes de motricité. 
On propose des petits mouvements que peuvent 
pratiquer les personnes âgées, ce qui est très 
bien car déjà s’exercer est préférable à rester 
assis toute la journée. Mais il y a bien d’autres 
choses à faire avec les personnes du troisième 
âge. Pourquoi cela revêt-il cette tendance statis-
tique ? La première raison, c’est celle-là. Peut-
être que c’est aussi quelque chose qui n’a pas 
été pas investigué par d’autres approches. Et je 
pense aussi que dans la mesure où le Qi Gong 
se développe et que la population en Europe 
Occidentale vieillit, encore une fois il y a un po-
tentiel qui se révèle. Le deuxième aspect visible, 
c’est que la plupart des jeunes, qui pourraient 
s’intéresser à des disciplines énergétiques, 
iraient, iront, ou vont vers des pratiques plus 
martiales. Au plan historique, en comparaison 
aux autres arts martiaux, le Qi Gong est très 
peu connu de ce point de vue, très peu diffusé. 
Il y a là un retard conséquent en termes de noto-
riété. Troisième aspect c’est que, là aussi, tout 
dépend de ce qui est proposé, le Qi Gong est 
largement au niveau voire supérieur aux autres 
disciplines en termes d’art martial. La difficulté 
majeure c’est que par rapport à cette approche 
classique du karaté, aïkido ou autre, il y a cette 
interface très parlante pour un esprit acadé-
mique Occidental, qui est la notion de niveau, 
on passe des classes, on met des ceintures avec 
des couleurs différentes… Tout cela parle aux 
gens. C’est très accrocheur pour un esprit Occi-
dental. Alors que présenter le Qi Gong dans 
un esprit beaucoup plus originel, beaucoup plus 
authentique en disant « la ceinture noire ce n’est 
même pas le début du commencement en Qi 
Gong » c’est très peu vendeur.
Même pour les gens qui n’ont pas forcément 
cet état d’esprit, la plupart du temps, ils ne 



Bulletin n°36 février 2019 -  page 9

Recherche et réflexion

connaissent pas la philosophie qui sous-tend 
cela, ils présentent donc les choses plus ou moins 
en écho et résonance avec leur propre structu-
ration. Ils oublient de se mettre en prise avec les 
origines à savoir que «  le meilleur guerrier est 
celui qui ne combat jamais  » et pour pouvoir 
ne jamais combattre, il faut atteindre un niveau 
bien supérieur et cela demande du temps, de 
la répétition. C’est tellement vrai qu’en Chine, 
maintenant, certains reviennent aux origines, 
parce que dans ce monde où tout s’accélère, ils 
se sont rendu compte qu’il y a des choses qui ne 
peuvent être assujetties à cette accélération. Le 
fait de répéter des mouvements, de recommen-
cer, de s’exercer, d’augmenter son Gong petit à 
petit, ne peut, quoi que l’on fasse, entrer dans 
ce cadre.
Le Qi Gong est la base de la formation de bien 
des disciplines en Chine. À l’Opéra de Pékin 
par exemple, les artistes suivent tous une forma-
tion de Qi Gong. Personne n’en parle, simple-
ment parce que c’est la base, comme faire ses 
gammes en quelque sorte.

À l’école, au cours des compétitions gymniques, 
les chinois n’ont pas d’accidents tendino-muscu-
laires parce qu’ils font du Qi Gong.

Le Qi Gong peut aussi tout à fait s’inscrire chez 
les tout petits comme base d’entraînement sur 
un plan sportif, comme base d’entraînement et 
d’exercices sur un plan scolaire, comme base 
d’entraînement sur le développement et le dé-
ploiement de bien des capacités. 

Le Qi Gong est une philosophie, 
un art de vivre.

C’est là où j’en reviens à dire que le Qi Gong 
est beaucoup plus profond et va bien au-delà 
d’une simple pratique sur un plan physique. 
Le Qi Gong est une philosophie, une modalité 
de fonctionnement, un art de vivre.
Il faudrait sans doute diffuser davantage d’in-
formations de façon plus large. Donner des 
exemples d’approches qui véhiculent ce type 
d’information. C’est à mon sens incontournable 
pour ne pas trahir l’esprit originel du Qi Gong.

Je dois dire tout de même que dans mes inter-
ventions, j’ai de plus en plus de jeunes intéres-
sés. Je pense sincèrement qu’il y a un vrai be-
soin, une demande de moins en moins implicite 
et de plus en plus explicite. Maintenant il nous 
faut trouver la passerelle entre cette demande 
et ce que l’on propose. Car, c’est indubitable, 
il y a un réel besoin. Les gens ont de nouveau 
nécessité de repères, de références, de cadres. 
Ils recherchent une activité qui s’inscrive dans la 
pérennité et leur permette une sorte d’auto ajus-
tement d’autant plus nécessaire que le cours de 
la vie suit une accélération incontrôlable.
Il faut trouver le centre par rapport à tout cela, 
ne pas s’affoler sur la périphérie, comme un 
hamster dans sa roue, jusqu’à l’épuisement.
La pratique que je propose c’est celle-là, 
quelque chose qui permet d’intégrer au fur et 
à mesure, dans le cadre de son quotidien, un 
certain nombre de principes fondateurs de la 
discipline que j’enseigne. Je ne peux passer en 
revue la totalité des cas de figures qui se pose-
ront à chacun d’entre eux, mais je peux propo-



Bulletin n°36 février 2019 -  page 10

ser des principes qui les sous-tendent, charge à 
chacun ensuite d’actualiser sur son propre che-
minement.
Ce discours-là parle aux jeunes. Ils en ont besoin 
et sont suffisamment conscients et demandeurs, 
d’autant plus que beaucoup de générations 
avant eux ou autour d’eux, ne sont plus tout à 
fait en capacité de proposer des référentiels 
stables. Cela ne peut se faire d’un simple cla-
quement de doigt, mais c’est un travail qui, plus 
vite on l’enclenchera, plus vite portera ses fruits, 
parce que la demande est de plus en plus forte.
Lors de mon dernier stage il y avait des jeunes 
de dix, douze ans qui ont participé pendant 
deux jours. J’en étais très content car habituelle-
ment, ceux qui participent ont entre quarante et 
soixante-dix ans.
Il y a aussi dans ce que je propose une conno-
tation, entre guillemets, « spirituelle ». Cela va 
au-delà d’une posture, d’un mouvement, d’une 
gestuelle ou d’un enchaînement. Certains jeunes 
en sont demandeurs. Je pense même que c’est 
par ce biais qu’ils le sont le plus, contrairement 
à ce que l’on pourrait penser de prime abord. 
Parce que des disciplines sur le plan gymnique, 
sur le plan de l’exercice du corps physique sont 
pléthoriques. Ce n’est pas ça qu’ils recherchent 
lorsqu’ils viennent chez moi, c’est bien autre 
chose.
Je pense qu’il y a vraiment là un avenir. Il fau-
drait redéployer la proposition plus sous cet 
angle, car sur ce plan, ils sont beaucoup plus 
avancés que l’on pourrait l’imaginer. Ils sont 
beaucoup plus en recherche que les deux ou 
trois générations qui les ont précédés.
Les personnes que je côtoie depuis vingt-cinq 
ans, des gens entre quarante et soixante-dix ans, 
sont des gens qui viennent à la pratique après 
avoir suivi pas mal de routes, de cheminements 
et qui, pour un bon quart d’entre eux, viennent 
aussi parce qu’ils sont un peu « esquintés » au 
niveau santé. Ceux-là, à partir d’un certain âge, 
commencent à se poser des questions du type 
« pourquoi je suis là, à quoi ça sert, quel est 
mon but… »

Recherche et réflexion

Je perçois une demande de plus en plus pré-
gnante de gens appartenant à la jeune généra-
tion chez qui ce type de questionnement arrive 
beaucoup plus tôt.

Les déviations du Qi dans la pratique 
du Qi Gong.

En évoquant les déviations, nous rentrons dans 
une dimension énergétique.
La plupart du temps, les gens ne savent pas 
ce qu’ils font. C’est bien le drame car il y a 
beaucoup d’apprentis sorciers. Quand on fait 
quelque chose de cet ordre-là, c’est tout sauf 
anodin. C’est pour cela que de façon tradition-
nelle les enseignements sont passés de maître 
à disciple. Autorisation est donnée à certains 
d’enseigner et pas à d’autres, parce qu’ensei-
gner nécessite un certain contrôle, de la maî-
trise par rapport à la discipline, ce sont là des 
conditions sine qua non. Enseigner le Qi Gong 
ce n’est pas « on joue à la baballe », « on prend 
une posture dans un sens ou dans l’autre », c’est 
un engagement très important et il y a évidem-
ment plein d’exemples, de cas, où des gens font 
n’importe quoi, ne contrôlent plus rien jusqu’à 
perdre l’esprit. Nous ne sommes pas dans une 
activité de peinture sur soie ou de macramé, je 
n’ai rien contre ces activités-là, mais il faut bien 
faire le distinguo. C’est évidemment quelque 
chose qui, en amont, requiert une pratique, un 
contrôle, une expérience. Il faut, non seulement 
savoir ce qu’on dit et ce qu’on fait et installer 
dans un cadre serein, clair et équilibré les gens 
qui participent au cours, mais il faut aussi dis-
penser un éclairage par rapport aux tenants et 
aboutissants de ce type de pratique. Pour moi 
cela relève du B.A. BA.
« Tu prends deux cours et tu enseignes ! » Je ne 
peux écouter ce genre de propos et pourtant, 
depuis vingt-cinq ans, je l’ai entendu à maintes 
reprises. Comment s’étonner de ce qui peut ar-
river à partir de ce genre de problématique ? 
C’est là la difficulté, il y a une méconnaissance, 
un manque de prise de conscience, une ab-



Bulletin n°36 février 2019 -  page 11

Recherche et réflexion

sence de prise en paramètre de cette dimension 
énergétique et informationnelle de la pratique.
Si on ne la prend pas en compte, on sera dans 
l’incapacité de pouvoir intégrer les conditions 
béotiennes pour pouvoir maintenir un état de 
sérénité, de sécurité et d’équilibre. La plupart 
du temps, cette information n’est même pas dif-
fusée. Lancer des enseignants non avertis, ce 
serait de l’irresponsabilité, un non-sens et ça jet-
terait le discrédit sur l’ensemble de la pratique. 
S’il y a une prise de conscience à ce niveau-là, 
bravo.
Les médecins qui délivrent des certificats d’apti-
tude ne sont pas en capacité d’évaluer ce qu’est 
réellement la pratique, ils la méconnaissent. 
Ce n’est d’ailleurs pas à eux de l’évaluer. Une 
majorité de gens n’a pas conscience de la glo-
balité, de la profondeur de ce qui est véhiculé 
par le Qi Gong, qu’elle assimile de façon très 
réductrice et donc falsifiée à une gymnastique 
d’origine chinoise. À cet endroit, il y a une sorte 
de consensus, mais ça ne va pas plus loin.
Qu’il y ait une application au niveau énergé-
tique, encore faudrait-il savoir ce qu’est l’éner-
gie ; qu’il y ait une application au niveau men-
tal, ce n’est même pas la peine d’en parler, cela 
prête à sourire car en Europe le mental est com-
plètement dissocié du corps. Il est impossible 
ainsi d’avoir une grille de décodage. Je dirais 
qu’en amont, il faudrait diffuser une notion, un 
concept, une définition beaucoup plus approfon-
die, beaucoup plus vraie du Qi Gong. C’est à 
cause de cela qu’il y a beaucoup de confusion, 
comme je le disais précédemment. On débat 
de ce que l’on met dans le Qi, de ce que l’on 
met dans le Gong, mais on ne va pas au fond 
des choses. Si déjà on apportait la définition du 
Qi Gong, en disant que c’est la mobilisation, la 
synchronisation à terme, du corps, du cœur et 
de l’esprit, ce serait déjà un peu plus abouti. Il 
conviendrait au moins de mettre cette dimension 
informationnelle du cœur, puis d’entrer dans les 
détails de ce que l’on entend par là. Il faut aller 
un peu plus profond  : si le cœur est perturbé, 
par quoi cela peut-il se traduire ? Par plein de 

choses, par un trouble du comportement, par 
un trouble sur le plan physique, physiologique, 
comportemental, parce que le cœur n’est pas 
en équilibre. Dans ce cas, il ne sert à rien de 
passer un électrocardiogramme qui dira que 
tout va bien, car on ne se situe pas du tout à ce 
niveau de lecture. Un examen peut donner un 
résultat correct alors que le cœur est complète-
ment en déséquilibre. Quand on ne prend pas 
en compte cette dimension, au niveau de la défi-
nition et a fortiori au niveau de l’enseignement, 
on s’expose forcément à des difficultés.
Pour beaucoup, il faudrait reprendre les choses 
à la base. Cela prendrait du temps, à condition 
encore que les gens soient réceptifs et volon-
taires pour écouter ce genre de propos.

Le Qi Gong, une discipline sans aucun danger ?

Le Qi Gong peut-il continuer à être présenté 
comme une discipline sans aucun danger ? Cer-
tainement pas ! Il n’aurait jamais dû l’être. On 
peut aussi répondre oui, en fonction du cadre ! 
Ça dépend encore du Gong de l’enseignant.
Est-ce que tout le monde peut le pratiquer  ? 
Oui ! mais quelle pratique, sous la supervision 
de qui ?
Peut-on la pratiquer quel que soit l’âge ou l’état 
de santé  ? Évidemment  ! mais ça dépend de 
beaucoup de paramètres. On ne pratique pas 
n’importe quelle pratique et il faut aussi tenir 
compte de l’âge ou de l’état de santé. On ne 
va pas demander à un rhumatisant de faire le 
grand écart sans risque d’exposer ses adduc-
teurs ou de faire mal à ses articulations, ce qui 
serait certes dommageable, mais resterait sur le 
plan physique ou physiologique. Tandis que les 
dommages collatéraux liés à la discipline, dans 
son aspect originel, auraient un impact beau-
coup plus délétère et beaucoup plus grave si 
c’était fait de façon inadéquate.
Une question comme celle-ci appelle beaucoup 
de précisions, on ne peut simplement y répondre 
par oui ou non.



Bulletin n°36 février 2019 -  page 12

Quelques conseils aux nouveaux pratiquants 
et aux enseignants.

Pour les nouveaux pratiquants :
Qui cherche un cours pour débuter doit toujours 
rester à son écoute. S’il ne le sent pas, il ne doit 
pas y aller. Si après un temps d’expérimenta-
tion, cela ne lui convient pas il lui faut arrêter. 
Sans entrer dans une notion qualitative, il faut 
trouver une adéquation entre soi, l’enseigne-
ment et l’enseignant.
Il est nécessaire de tester, de faire l’expérience 
par soi-même. On peut poser des questions et 
en fonction de la réponse, ou de la non-réponse, 
trouver satisfaction ou pas.
Le plus important est de rester à son écoute, pas 
sur le plan mental mais sur le plan du cœur, 
c’est lui qui dira « ça me convient ou ça ne me 
convient pas. »

Pour les professeurs :
J’enjoins ceux qui suivent des formations à rester 
toujours très à l’écoute, en tant qu’étudiants et 
en tant que pratiquants, et quand il s’agit d’en-
seigner de relayer l’information.
Personnellement, j’ai mis en place une charte 
pour cadrer un peu les choses, par respect de 
ce que j’ai reçu et de moi-même, par respect de 
ceux qui m’écoutent ou m’écouteront.
Je leur dis aussi, « Si vous ne savez pas, si vous 
avez un doute, abstenez-vous, car à toute ques-
tion, vous pouvez répondre : Je ne sais pas ». 
Connaître ses limites c’est une compétence en 
soi. Il ne faut pas répondre n’importe quoi pour 
ne pas paraître idiot. On vous pose une ques-
tion dont vous ignorez la réponse, dites que 
vous vous renseignerez et que vous répondrez 
lors du prochain cours.
C’est la même chose sur le plan théorique ou 
mental que sur le plan énergétique.
Par exemple si l’on est débordé par une situa-
tion dans laquelle on sent que l’on ne va pas 
avoir le contrôle, on s’arrête. On essaie de tra-
cer un périmètre sécurisé.
Voilà ce que je répète à longueur d’interven-

Recherche et réflexion

tions, mais je ne peux pas être derrière chacun 
lorsqu’il relaie l’enseignement. Jusqu’à présent 
je n’ai jamais eu de soucis.
Lorsque je suis interrogé, parfois à l’avance, je 
réponds. Ceci fait partie de ce qui est enseigné 
durant le cycle de la formation.

Erwann Le Moigne
Après un cursus d’ingénieur, j’enseigne, sous l’égide 

de Maître Zhixing WANG, le Dao Hua Qi Gong 
depuis plus de 25 ans en Europe de l’Ouest. 

(France, UK, Allemagne, Espagne)
www.laviedao.com

----------



Bulletin n°36 février 2019 -  page 13

Recherche et réflexion

était trop haute et que je n’aurais pas assez de 
temps pour bien faire les choses. C’est à ce mo-
ment-là que je me suis tourné vers le Qi Gong. 
J’ai travaillé avec Liu Dong, un des grands pra-
tiquants de Qi Gong, un médecin qui a choisi 
la voie américaine. Je suis devenu président de 
l’association Ling Gui durant deux ans. Avec 
lui, j’ai découvert beaucoup de formes de Qi 
Gong, nous apprenions cinq à six formes par 
an, ce qui est beaucoup, beaucoup trop. Mais 
en même temps qu’il nous enseignait toutes 
ces formes, il nous disait qu’il était inutile d’en 
pratiquer cinquante, le simple fait de monter et 
descendre était déjà suffisant. C’est là que j’ai 
découvert le Xi Xi Hu. J’ai compris aussi, et cela 
m’a bien plu : ce n’est pas nous qui pratiquons 
le Qi Gong, on travaille les aptitudes. « Yin bu 
ling gong gong yin li  » ce n’est pas nous qui 
travaillons le Qi Gong, c’est le Qi Gong qui 
nous travaille.

Développement du Xi Xi Hu
et son entrée à l’hôpital.

« Un pas pour la santé » est venu avec l’ensei-
gnement de Liu Dong car, dans tous ses stages, 
il enseignait le Xi Xi Hu ce qui traditionnellement 
se pratique environ une heure et demie tous les 
matins. Pour moi, le Xi Xi Hu est emblématique 
du Qi Gong, c’est en quelque sorte son porte 
drapeau. Tout le monde peut pratiquer, de 7 à 
97 ans. C’est un Qi Gong très puissant qui per-
met de bien recharger les batteries. J’ai alors 
pensé qu’il était intéressant, pour faire connaître 
le Qi Gong, de développer le Xi Xi Hu. Liu Dong 
n’était pas vraiment intéressé alors j’en ai parlé 
avec un copain, Philippe Renou qui, après un 
traitement pour le cancer, a trouvé l’idée intéres-
sante et pensa la proposer en milieu hospitalier 
où il n’y avait rien. Nous avons donc commencé 
cette expérience à Gustave Roussy. À cause de 
sa maladie et de son âge, il est plus jeune que 
moi, il était légitime pour mener le projet en mi-
lieu hospitalier au sein de son association créée 
pour la circonstance, car l’association « Un pas 
pour la Santé », n’était pas encore née. 

ENTRETIEN AVEC 
BRUNO BURDET-BURDILLON
Un chemin allant de l’Aïkido au Qi Gong en 
passant par la Médecine Traditionnelle Chinoise 
Mon chemin vers le Qi Gong a commencé 
lorsque, pratiquant l’Aïkido, j’ai commencé à 
avoir des difficultés, je ne pouvais plus me rece-
voir sur mon épaule.

Je suis donc passé très naturellement du tatami 
au Taï Chi. Je ne savais pas vraiment ce que 
c’était, j’avais compris que c’était martial, sans 
plus. Là, j’ai fait la rencontre d’un professeur 
assez exigeant, Yves Blanc. Yves venait lui aussi 
des arts martiaux et je me suis bien intégré au 
groupe.

Nous commencions les séances par un quart 
d’heure de Qi Gong, dont cinq minutes d’arbre. 
Durant ces instants, j’avais remarqué qu’il se 
passait des trucs positifs pour moi, je découvrais 
un grand relâchement et puis, contrairement à 
d’autres dans le groupe, j’aimais bien rester 
dans la posture de l’arbre.

Yves enseignait à la chinoise et nous lais-
sait trouver tout seul. Ensuite, sur les conseils 
d’une amie, je me suis dirigé vers la médecine 
chinoise. Comme mon travail m’en laissait le loi-
sir, je me suis inscrit à l’institut Chuzhen. Cela 
m’a beaucoup appris, mais je n’ai pas terminé 
car j’ai compris très vite que je n’allais pas ins-
taller un cabinet. J’avais conscience que pour le 
faire il fallait avoir énormément d’expérience. 
Je me suis dit qu’étant donné mon âge, la barre 



Bulletin n°36 février 2019 -  page 14

cadre thérapeutique. Il le fait dans le cadre d’un 
diagnostic individuel auquel il adosse un pro-
tocole dans lequel il va y avoir un Xi Xi Hu. 
Une pratique en cabinet, une sorte de coaching 
santé auprès de gens qui sont hors circuit du 
soin. Nous, notre pratique à Gustave Roussy, 
se situe dans le cadre du soin de suite. Cela 
signifie que l’on s’inscrit dans le dispositif asso-
ciatif relais, repéré, car nous sommes sur leur 
site avec l’association de Philippe Renou, qui 
a passé convention avec l’hôpital. À l’époque 
nous n’avions pas encore créé « Un pas pour 
la Santé ».

Dans le cadre du cancer, on note, plus ou moins, 
selon les individus, un effondrement émotionnel 
avec tout ce qui peut en découler. Je ne pense 
pas que cela puisse être lié à une pratique de 
Qi Gong. On est dans un dispositif où le Qi 
Gong est en quelque sorte un paratonnerre, 
c’est plutôt cela.

Avec le Xi Xi Hu, il va y avoir un enracinement 
à la fois par le souffle et par l’esprit, dans le 
sens où, comme dans tout Qi Gong, on ne 
pense pas à autre chose qu’à ce que l’on fait. 
En l’occurrence pour nous, un pas particulier où 
les pratiquants se lâchent très naturellement. On 
demande à chacun de trouver sa propre mesure 
à son échelle et d’essayer de s’y tenir. Ce qui 
est intéressant, c’est de constater que dans le 
groupe les plus vaillants donnent la régularité, 
c’est donc bien de mélanger les bien- portants 
et les malades.

L’événement annuel du mois de juin
avec « Un pas pour la Santé » : 
La marche annuelle du Xi Xi Hu.

Peu après, nous avons créé tous deux « Un pas 
pour la santé » à Ivry. Pour que le monde asso-
ciatif pratiquant les arts énergétiques chinois 
s’investisse dans les milieux de soins et fasse sa-
voir son engagement ou expérience au travers 
du site www.unpaspourlasanté.fr

Puis nous avons demandé aux pratiquants du 
Xi Xi Hu, ainsi qu’aux gens du milieu du Qi 
Gong que nous avons sollicités, soutien et parti-
cipation concrète à l’organisation, autour de la 
marche du Xi Xi Hu d’une période évènemen-
tielle annuelle, en France et au-delà de nos fron-
tières. Ce n’est pas simple car le terrain du soin 
complémentaire en milieu hospitalier, n’est pas 
investi par le Qi Gong. Il l’est par le Karaté, la 
sophrologie... mais pas par le Qi Gong.

Les déviations du Qi 
dans la pratique du Qi Gong.

Tout d’abord il faudrait savoir ce que l’on 
entend par déviation du Qi. S’il s’agit de ma-
laises, dans la pratique du Xi Xi Hu on prépare 
très sérieusement les gens à la sur-oxygénation, 
un palier où ils vont avoir un appel d’inspir trop 
important. Celui-ci peut entraîner une déviation 
du Qi et provoquer des vertiges, la personne 
voit des étoiles, rien que de très classique, mais 
cela ne va jamais plus loin. Durant la prépara-
tion, nous expliquons aux personnes du groupe 
ce qui peut arriver et leur conseillons, si cela 
se présente, de sortir du groupe, de s’asseoir 
et de respirer plus calmement, plus «  fluide-
ment », donc plus sereinement. On prépare à 
l’hyperventilation.

Le cadre thérapeutique et le cadre du « soin de 
suite ».

La différence que nous avons dans la pratique 
du Xi Xi Hu avec par exemple Liu Bingkai, à 
la Salpêtrière, c’est que lui enseigne dans un 

Recherche et réflexion



Bulletin n°36 février 2019 -  page 15

Recherche et réflexion

Le moteur de la déviation, qui mènerait à obtenir 
l’inverse de l’effet prévu, c’est-à-dire la guérison, 
c’est sans doute, à l’origine, le Yi (l’intention). 
Quant à savoir comment éviter à une personne 
d’avoir des idées négatives qui pourraient au 
final lui nuire en nourrissant sa maladie, cela est 
particulièrement difficile, voire impossible.

Ce que je sais de la méthode Guo Lin c’est, qu’en 
plus de la pratique, il y avait du chant, peut-être 
que ce n’était pas un hasard de pratiquer ainsi, 
justement pour éviter ce type de déviations. Le 
Xi Xi Hu demande un dispositif assez régulier, 
plus encore que le Qi Gong, environ 45 minutes 
2 fois par jour sur une période de 3 mois.

Il faut qu’en amont, les gens pratiquent avec une 
intention qui ne soit pas forcée, donc sincère, 
avec une respiration plus calme. 
Une autre déviation, dans la pratique de l’arbre 
par exemple, serait de laisser monter l’énergie à 
la tête sans la faire redescendre. Elle doit redes-
cendre faute de quoi il y a risque de problèmes 
psychiques dus à une mauvaise pratique.

C’est très bien d’aborder cette question de la 
déviation du Qi dans la pratique du Qi Gong 
parce qu’il faut que l’on apporte une réponse 
pour les clubs et la formation des professeurs. 
Les enseignants de Qi Gong qui sont médecins 
ou thérapeutes en médecine chinoise pourraient 
se pencher sur la question.

Bruno Burdet-Burdillon 
Master Qi Gong thérapeutique 
école Ling Gui du Dr Liu Dong 

Diplôme de Moniteur FFWUCHU et de l’Union Pro Qi 
Gong FEQGAE Co fondateur 

de « Un Pas pour la Santé » 
Anime les ateliers 

« Un corps peut en cacher un autre ». 
www.unpaspourlasante.fr

----------

ENTRETIEN AVEC 
GÉRARD EDDE

Le Qi Gong, gymnastique chinoise ? 
Bonne pour la santé et pour tous les âges ? 

C’est une question complexe. Si on entre dans le 
détail cela devient facile, mais sur le plan géné-
ral c’est une question qui pour bien y répondre 
demanderait de nombreuses pages. Je vais 
prendre un exemple, on entend à la télévision 
que les carottes, c’est bon pour la santé, ce qui 
est vrai, mais si on mange trois kilos de carottes 
tous les jours ce ne sera pas bon pour la santé. 
Si on boit trois litres d’eau durant la journée, 
très vite on va tomber malade.
De la même façon, on entend que le sport, c’est 
bon pour la santé, mais lorsqu’il s’agit de sport 
de haut niveau, qui exige du corps des efforts 
intensifs, on s’aperçoit que cela peut être pré-
judiciable à la santé. En fait il en est de même 
pour tout et donc aussi pour le Qi Gong. Tout 
cela ne signifie pas que les carottes, l’eau, le 
sport ou le Qi Gong sont mauvais pour la santé, 
ce serait faux de penser ça.
Bien sûr que pratiquer le Qi Gong est bon 
pour la santé. Selon les statistiques, en Chine, 
au niveau le plus bas, la plupart des gens le 
pratiquent pour la santé, car ce qu’ils attendent 
avant tout du Qi Gong c’est une bonne santé et 
une bonne longévité ; acquérir une bonne lon-



Bulletin n°36 février 2019 -  page 16

gévité est très important en Chine et le Qi Gong 
est réputé là-bas pour permettre d’allonger la 
longévité.
En ce qui concerne les aspects spirituels, le ren-
forcement de l’esprit, les capacités martiales… 
ce ne sont que des bonus, le point principal du 
Qi Gong c’est la santé. Vivre plus longtemps en 
meilleure forme, c’est la base de la définition du 
Qi Gong.

Le mot Qi Gong a été utilisé pour la première 
fois par les communistes à l’occasion de l’inau-
guration d’un sanatorium dans le Nord de la 
Chine en 1957. Dans cet établissement, le 
Qi Gong devait être pratiqué afin de guérir 
les malades atteints de maladies graves dites 
incurables. Ne voulant pas employer les mots 
anciens comme Dao yin, les autorités ont voulu 
utiliser un mot nouveau et ont choisi le mot Qi 
Gong qui n’avait pas été employé depuis 2000 
ans et le but était vraiment de mettre en place 
une pratique pour la santé. 

Il peut y avoir dans le Qi Gong des déviations 
du Qi qui sont dues principalement à des excès 
de quelque chose. En général c’est plutôt dû à 
des excès qu’à des manques. Une personne qui 
fait 10 minutes de Qi Gong par jour ne risque 
pas une déviation. Ceux qui risquent ces dévia-
tions sont ceux qui en font beaucoup, un peu 
comme le sportif de haut niveau risque de se 
froisser un muscle s’il le fait mal, c’est exacte-
ment la même chose. Les déviations concernent 
principalement les gens qui forcent, qui veulent 
aller trop vite et qui veulent des résultats. 

On ne peut pas dire que le Qi Gong soit toujours 
lié au lâcher prise, cela dépend des écoles.
Si dans l’école taoïste c’est le Wuji, le non-
vouloir, dans l’école bouddhiste, en particulier 
Shaolin, il y a une discipline parfois très difficile 
qui doit être commencée très tôt dans la vie, à 
l’adolescence ou jeune adulte. Le lâcher prise 
n’est valable que dans certains Qi Gong, pas 
tous. Dans les Qi Gong martiaux ce n’est pas 
du tout le cas, quand on s’entraîne à la pra-

Recherche et réflexion

tique de la chemise de fer ou la main de fer par 
exemple, on ne peut pas parler de lâcher prise, 
il y a un but et il faut aller jusqu’au bout. Mais 
ça fait aussi partie du Qi Gong. Le Qi Gong 
n’existe pas, les Qi Gong existent, il y en a des 
milliers. C’est une idée vaguement communiste 
des années 60/70 qui incite tout le monde à 
faire la même chose, mais c’est faux, cela n’a 
jamais existé et heureusement cela n’existera 
jamais car nous sommes tous différents. 

En ce qui concerne le terme de gymnastique, je 
citerai Georges Charles qui a répondu à cela il 
y a très longtemps. Le terme de gymnastique oc-
cidentale vient d’un suédois qui s’appelait Pehr 
Henrik Ling qui fut le père de la gymnastique 
« occidentale », non pas d’après les grecs, bien 
que le mot gymnastique soit grec, mais d’après 
les chinois, sous l’influence de son ami chinois 
Ming passionné d’art martiaux. D’ailleurs ce 
qui caractérisait la gymnastique grecque avait 
été perdu depuis longtemps. Cela signifierait 
que la gymnastique occidentale actuelle a été 
copiée sur un modèle chinois, il y a un siècle 
et demi à deux siècles. C’est pour cela que le 
terme « gymnastique » est un peu curieux, c’est 
un terme grec mais ce sont très certainement des 
mouvements chinois qui ont été un peu adaptés 
aux besoins de l’époque, avant le XXème siècle. 
Ensuite cela a été repris en France par des mou-
vements de santé qui étaient principalement 
des mouvements socialistes pour le développe-
ment de la personne et aussi par les nazis en 
Allemagne (années trente). Cette gymnastique 
« suédoise » a été énormément reprise, dans le 
but d’éduquer le peuple ou, pour les nazis, de 
créer une race (sic) saine, comme les Grecs le 
disaient aussi.

Dans la gymnastique, il n’y a pas de dimension 
énergétique, certains parlent de gymnastique 
chinoise d’autres de yoga chinois, ce dernier 
terme serait plus près de la vérité étant donné la 
dimension énergétique du yoga.
La gymnastique chinoise existe mais ce n’est 
pas du Qi Gong.



Bulletin n°36 février 2019 -  page 17

Recherche et réflexion

L’image vieillotte du Qi Gong 
avec ses pratiquants en pyjama.

Derrière cette remarque péjorative se cache une 
certaine envie. Les professeurs d’arts martiaux 
vieillissants, vers 55 - 60 ans environ, se mettent 
quasiment tous à pratiquer et à enseigner des 
exercices énergétiques dits japonais, coréens, 
vietnamiens ou même chinois, qui corres-
pondent au Qi Gong dont ils connaissent le po-
tentiel. Les gens peuvent parler de « pratiquants 
en pyjama », se moquer, mais ils pratiquent des 
techniques issues du Qi Gong sachant parfaite-
ment que c’est bon pour eux et pour leurs élèves 
lassés de l’art martial.

Cependant la pire chose à faire, et c’est une 
tendance actuelle, c’est de mélanger les disci-
plines. 
Un proverbe tibétain dit :
« Le lait (de dri, femelle du yack) c’est bon, 
la bière tibétaine (chang) c’est bon, mais les 
deux mélangées, c’est infect. »

On peut tout mélanger avec du Qi Gong, on 
peut faire de la psy, on peut faire de la danse… 
Mais, à cause du cocktail, ce n’est pas obliga-
toirement bon. 

Comment changer l’image, 
surtout chez les jeunes.

Il est difficile actuellement d’attirer les jeunes vers 
le Qi Gong, il y a 20 ans dans mes cours, j’en 
accueillais beaucoup. Actuellement ils semblent 
plus attirés par le yoga alors que certains cours 
de yoga allongent leurs pratiquants durant plus 
d’une heure, ce n’est donc pas l’image du pyja-
ma qui bloque aujourd’hui mais plutôt un phé-
nomène de mode. 
Beaucoup de jeunes femmes enceintes se di-
rigent aussi vers le yoga à cause de la prépara-
tion à la naissance, elles peuvent y participer en 
compagnie de leur mari. Le yoga a très bonne 
presse à cause de cette préparation. 
Il semble que la jeunesse d’aujourd’hui n’est 
pas comme celle d’il y a vingt ans, elle est très 
famille, ce qui n’était pas tout à fait le cas avant. 

Certains changements de société font que le Qi 
Gong n’attire pas en ce moment, il est légitime 
de se demander pourquoi. La plupart des jeunes 
qui viennent pour s’inscrire à des cours nous 
disent : « Je veux faire du Tai Chi », nous leur 
disons : « Si vous voulez, mais si vous faites du 
Qi Gong avant vous serez bien meilleurs en Tai 
Chi que si vous faites du Tai Chi directement ». 
Cela, ils ont du mal à le comprendre. Il n’est pas 
évident de changer l’image.
Cependant pour y arriver nous avons plusieurs 
pistes. Je pense qu’il faut présenter le Qi Gong 
comme étant une pratique proche de la nature, 
proche du chamanisme ancien. Ce qui est vrai. 

L’évolution du Qi Gong en Chine.

Il faut bien dire que le communisme a fortement 
détérioré le Qi Gong. Le Qi Gong qui a été 
pratiqué ces trente dernières années est un Qi 
Gong fortement abîmé par rapport au Qi Gong 
du siècle passé. Beaucoup de l’essence du Qi 
Gong, bien au-delà de la dimension spirituelle, 
a été gommé au moment de la révolution cultu-
relle. 
J’étais en Chine dans les années 80/90 et 
je n’avais vraiment pas envie de faire du Qi 
Gong. Voir tous ces gens, 40 personnes ou 
plus, en train de faire le même geste, comme 
des robots, m’était pénible, ce n’était vraiment 
pas engageant. 
Pratiquer ainsi, c’est être à l’inverse de l’idée 
taoïste disant que chaque personne est diffé-
rente et doit exprimer l’énergie de façon diffé-
rente.
Et là je vais être méchant, je pense qu’en France, 
beaucoup de professeurs de Qi Gong en géné-
ral, sont entrés malheureusement dans le moule 
chinois du siècle dernier, un modèle hyper struc-
turé, directif, j’allais dire dictatorial. Il n’y a 
rien de pire par exemple que d’écouter certains 
DVD sur les six sons ou les brocards avec une 
musique insupportable, une voix criarde, vous 
disant exactement ce que vous devez faire et 
à quel moment, c’est catastrophique et ça pro-
voque des déviations. Je dirais que pour moi le 
Qi Gong moderne est une déviation. Pas le vrai 



Bulletin n°36 février 2019 -  page 18

Qi Gong tel qu’il est pratiqué en Chine dans les 
monastères ou dans les villages, ça c’est authen-
tique, mais celui enseigné dans les écoles et les 
Universités à Pékin, Shangaï, Canton, où l’on 
formate les élèves, et ça aussi c’est une dévia-
tion.

Par exemple, faire pratiquer la posture dite de 
l’arbre (sic).
Dans cette posture, les mains sont tournées vers 
soi et se situent au niveau du cœur cela, pour 
un débutant, c’est extrêmement dangereux car 
cela amène tout de suite le Qi à monter vers 
le cœur alors qu’au contraire, le débutant doit 
renforcer la base, c’est-à-dire le ventre, le dan 
tian inférieur. C’est ce que disent les taoïstes et 
ils sont sur ce point-là absolument en conflit avec 
le Qi Gong moderne : « On ne doit jamais faire 
pratiquer la posture de l’arbre à un débutant ». 
Chez un débutant, le Qi ne doit pas monter tout 
de suite, il faut d’abord assurer le bas de la 
pagode, il faut que la structure soit forte solide, 
les jambes, le ventre. Donc l’arbre est une pos-
ture de deuxième niveau. Mettre les mains au 
niveau du cœur fait monter le Qi dans le cœur 
et les poumons. En médecine chinoise, le cœur 
c’est l’hystérie et les poumons la tristesse, et 
l’ensemble, hystérie contre tristesse, va provo-
quer la colère, donc nuire au foie qui est juste 
à côté, juste en dessous. En faisant pratiquer 
ainsi un débutant, on risque de faire monter 
chez lui des émotions négatives conflictuelles, 
un peu comme une vapeur. Bien évidemment on 
travaille encore moins la tête au début, sinon 
autant prendre de l’opium directement !
Ça ce sont de vraies déviations. 
Une autre déviation très fréquente dans les Qi 
Gong modernes, c’est quand les gens mettent 
le Qi avec leur volonté, par exemple on leur 
dit « mettez le Qi dans le ventre » alors ils vont 
complètement se concentrer, se polariser à 100 
% sur le ventre avec la pensée. Ça n’est pas du 
tout ça. Il faut ressentir le ventre et non pas, par 
la volonté, y amener quelque chose qui n’existe 
pas, une pure illusion, pratiquer ainsi est nocif. 
On ne manipule pas le Qi, on coopère avec lui, 
si on ne coopère pas on a des effets négatifs.

Recherche et réflexion

Le Qi c’est sérieux et profond comme la nature, 
ce n’est pas un sérieux intellectuel.

À cause d’une mauvaise traduction, les profs 
disent souvent « mettez le yi dans le ventre », 
non on ne dit pas le yi, on dit le Yi Zi, Yi (ima-
gination) Zi ou Tse (la vision) ce qui signifie en 
fait le rêve. Si on met le rêve dans le ventre ça 
se passe très bien, si on met la volonté ça se 
passe mal. 
Voilà pourquoi le travail des jambes est très im-
portant pour un débutant, car le Qi va monter 
des jambes.
Je crains que ma vision des choses ne soit en 
conflit avec beaucoup de professeurs en France. 

Les principales causes des déviations 
et leurs remèdes.

Voici une liste des causes des déviations dans 
le Qi Gong :
- La posture arbre pratiquée prématurément
- Tenir les pieds parallèles ce n’est pas bon, 
fixer les genoux, les débutants doivent bouger 
les genoux

- La rigidité de la ceinture
- Pratiquer dans le vent, les courants d’air, l’air 
conditionné

- Pratiquer pendant la digestion
- Avoir une respiration insuffisante (avec la 
lenteur la respiration est souvent trop faible)

- Avoir trop de concentration
- L’attachement au Qi. Un proverbe chinois dit : 
« si on veut se saouler on prend du saké, on 
ne fait pas du Qi Gong »

- L’attachement au maître (chaque personne 
est différente, il faut faire attention et ne pas 
suivre le maître comme un idiot, c’est très 
important) 

- Le fanatisme et le fondamentalisme dans le Qi 
Gong, que l’on trouve dans certaines écoles ; 
je le dis sans ambages, il faut faire attention

Le premier remède, en amont, c’est d’éviter de 
pratiquer les causes qui créent des déviations. 
Lorsqu’elles sont là, des exercices spécifiques 
permettent d’y remédier.



Bulletin n°36 février 2019 -  page 19

Recherche et réflexion

Les Tigres jaunes et le Qi Gong forcé.

Dans les Qi Gong des arts martiaux il peut y 
avoir des déviations dangereuses, voire mor-
telles parfois, surtout dans l’école de Shaolin. 
Chez certains maîtres anciens, que l’on appe-
lait les « tigres jaunes » parce qu’ils avaient le 
teint très jaune du fait que l’énergie de leur foie 
attaquait la rate. En fait ils avaient trop pratiqué 
avec la volonté, le désir de gagner et aussi avec 
la force de la colère. Certes ils étaient très puis-
sants, avaient des résultats, mais ils mouraient 
entre 40 et 50 ans, en général de tumeur ou 
d’Accident Vasculaire Cérébral. Ces accidents 
étaient très courants dans le passé dans ce 
qu’on appelle le « Qi Gong forcé ».
Il faut noter que plus on s’intéresse au Qi Gong 
plus il y a de risques et plus il faut être vigilant.

« Il y a toujours une montagne derrière la 
montagne »

Quand on ne se contente pas seulement donner 
des cours, mais quand on pratique aussi pour 
soi-même, on s’aperçoit qu’il y a toujours des 
obstacles à dépasser. 
Comme on le dit en Chine : 
« Il y a toujours une montagne derrière la mon-
tagne ». 
Face aux obstacles, soit on recule, soit on trouve 
un moyen pour les dépasser, et ça c’est intéres-
sant. On ne cesse d’apprendre, de chercher et 
de trouver.

Dompter le tigre et réveiller le dragon.

Pour les taoïstes, il existe trois niveaux de pra-
tique :
- Cultiver le corps et rattraper l’hérédité, 
réclamer son héritage, c’est-à-dire prendre ce 
qui est bon dans l’hérédité et lâcher ce qui 
est mauvais. Cela signifie : profiter de la vie 
que nous ont donnée nos ancêtres sans en 
prendre les travers ;

- Calmer les cinq émotions conflictuelles de 
façon à purifier le Qi, ça c’est de l’alchimie, 
ce qui est grossier au départ, puissant mais 
grossier, on va essayer de l’affiner, déjà pour 
vivre mieux ; 

- Voler dans le ciel, ne plus s’enraciner. 
Toutefois, pour un jour s’envoler, il faut avoir 
eu une bonne base, une rampe de lancement 
parfaite et cette rampe c’est la base du 
débutant, le dan tian inférieur, le ventre. 
Cela passe par l’acceptation d’une part de 
l’hérédité et le rejet de la partie dont on ne 
veut pas. Cela se dit : dompter le tigre et 
réveiller le dragon.  
Si on pousse loin le Qi Gong c’est de 
l’alchimie, une transformation complète.

La question des déviations est intéressante. Les 
chinois ont écrit des livres entiers sur le sujet, 
mais hélas ces livres ne sont pas encore traduits. 

La formation des professeurs.

Le sujet des déviations nécessiterait un week-end 
entier de formation pour en définir les causes 
et parler des remèdes à apporter quand elles 
apparaissent. Car il y a des remèdes autres que 
d’arrêter le Qi Gong. 

Une déviation très classique, c’est l’exemple du 
stress de la personne qui se presse pour arriver 
au cours après son travail. À peine se trouve-
t-elle dans une posture classique, tout de suite 
sa tête se met à tourner et elle tombe. Ce qu’il 
faut faire pour éviter cela, c’est tout simplement 
prévenir et conseiller de s’asseoir dès qu’appa-
raît le moindre symptôme du malaise (étourdis-



Bulletin n°36 février 2019 -  page 20

sement, nausée). Faute d’être prévenues les per-
sonnes qui commencent à ressentir un malaise 
persistent à rester debout en pensant qu’elles 
doivent continuer. Ce trouble est le signe que le 
Qi fait son travail ce qui est bien et indique que 
ces personnes ont vraiment besoin de la pra-
tique. Avec ces quelques précautions, on peut 
leur éviter le malaise.

Quelques exemples de précautions simples : 
- Pour les cardiaques pas de mains  
au-dessus de la tête au début, après oui ;

- Ne pas manger avant le cours ;
- Ne pas prendre de boisson glacée  
avant le cours ;

- Ne pas venir au cours le ventre vide.

Quel Qi Gong pour qui ?

C’est un vaste sujet car les Qi Gong sont mul-
tiples et illimités en nombre. Classifier les Qi 
Gong selon les maladies, les chinois l’ont fait 
et l’on peut se référer à des travaux chinois tra-
duits en anglais pour la plupart, tout cela existe. 
Ce sont de gros ouvrages de 500/600 pages 
avec un index thérapeutique à la fin, préconi-
sant quel Qi Gong est bon pour quelle maladie. 
Cela est à la fois bien et pas bien. 
Un professeur n’est pas sensé connaître tous 
les Qi Gong du monde, s’il les connaît tous 
c’est qu’il est mauvais en tous. Il a forcément 
une attirance pour une école particulière, soit 
bouddhiste, transformation des moelles, écoles 
taoïstes... Normalement chaque professeur doit 
avoir une panoplie de Qi Gong pour tout le 
monde, mais en même temps il n’est pas censé 
remplacer le médecin. Nous ne sommes pas là 
pour dispenser des cours spécifiques autour de 
telle ou telle maladie. 
Cela ne peut pas fonctionner comme ça dans le 
cadre d’un cours collectif. 

Pour conclure on peut dire que le Qi Gong c’est 
pratiquer des mouvements de santé basés sur la 
connaissance de l’énergétique chinoise en pre-
nant quelques précautions avec les débutants. 
Si le Qi Gong a réveillé une douleur ancienne, 

Recherche et réflexion

provoqué un vertige, un sentiment ou une émo-
tion enfouie, c’est que la personne a besoin du 
Qi Gong. 

Né en 1947, Gérard Edde s’est entièrement 
axé vers les méthodes naturelles de santé, surtout 
celles d’origine chinoise. De nombreux voyages 

professionnels en Asie du Sud-Est lui ont permis de 
découvrir l’ensemble des méthodes thérapeutiques 

orientales, tant par l’acupuncture que par 
l’alimentation naturelle, la phytothérapie et les 

exercices de santé. Il a complété sa formation avec 
plusieurs grands professeurs orientaux : les docteurs 
Vasant Lad et Trivédi pour l’Ayur-Veda, le docteur Lu 

pour la thérapie chinoise et le lama-médecin Trogawa 
Rimpoche pour la médecine tibétaine. Ces dernières 

années, il a également rencontré les plus grands 
chercheurs en médecine traditionnelle, tels le docteur 

Bhagwan Dash (Inde), le docteur Motoyama (Japon) et 
le docteur Wu Wei Ping (Chine).

Gérard Edde est diplômé du North American College 
of Chinese herbalism et du North American College 
of Chinese manipulative therapy (Vancouver), de la 

Chiansi University (Taiwan) et enseignant diplômé en 
Pratiques Thérapeutiques Taoïstes Quanzhen Longmen 

(Hong Kong). Au sein de plusieurs associations, il 
enseigne les thérapies orientales au public français, 

par des stages. Auteur de plusieurs ouvrages à succès, 
Gérard Edde s’applique à restituer ces enseignements 

orientaux millénaires d’une façon applicable en 
Occident, mais sans en perdre le contenu essentiel 

sous prétexte de « vulgarisation ».

École Dragon Céléste, www.dragonceleste.com 
agrée par L’union Pro Qi Gong FEQGAE

----------



Bulletin n°36 février 2019 -  page 21

Recherche et réflexion

TÉMOIGNAGE D’UNE 
THÉÂTREUSE TOMBÉE

EN QI GONG

Je dois de m’exprimer ici à Walter Peretti, Pré-
sident de l’Union Pro Qi Gong, qui m’y a invitée 
suite à une conversation autour des parallèles 
que j’établissais entre le Qi Gong et le Théâtre. 
Je suis, une femme de théâtre qui, un jour, a 
découvert qu’elle pratiquait le Qi Gong sans 
le savoir, la Mme Jourdain de la pratique en 
quelque sorte. 
J’ai longtemps dirigé un cours d’art dramatique 
et enseigné, entre autres, à des jeunes scolarisés 
à l’école Louis Rognoni, l’école des enfants du 
spectacle, école laïque accueillant des jeunes 

scolarisés à mi-temps afin de leur permettre de 
suivre une formation artistique en dehors des 
heures d’école. À l’origine, cette école, fut créée 
pour permettre aux très jeunes comédiens de 
pouvoir jouer le soir sans s’inquiéter d’avoir à 
aller à l’école le lendemain matin. 
J’ai signé quelques mises en scènes, dont trois 
marquantes, celles d’Opéras populaires de 
Sergio Ortega, à l’occasion de la commémo-
ration des 200 ans de la Révolution française. 
Ces créations ont bénéficié du label officiel du 
bicentenaire et regroupaient chacune entre 800 
et 1000 personnes, de tous âges, tant amateurs 
que professionnels. 
Ce fut une expérience inouïe, du genre qui 
marque une carrière, expérience qu’il serait im-
possible de vivre à l’heure actuelle étant donné 
les budgets alloués aux villes pour la culture. 



Bulletin n°36 février 2019 -  page 22

Ce devait être en 1985 ou 86, une de mes 
élèves me dit un jour : « C’est étonnant, ce que 
tu nous fais faire ressemble à du Qi Gong ! » 
Ne sachant pas alors ce qu’était le Qi Gong, 
j’ai cherché, j’ai trouvé et naturellement je me 
suis inscrite à une formation. Je pense que j’ai 
eu beaucoup de chance, le jour où pour la pre-
mière fois j’ai rencontré le Dr Jian Liu Jin. Le 
chemin de la vie nous mène à rencontrer qui 
nous devons. À l’époque, la formation se dérou-
lait sur trois ans et, afin de nous préparer au 
mieux à donner des cours, nous y abordions le 
sujet des déviations ainsi que les principes de 
précautions pour les éviter. 
J’ai obtenu mon diplôme, puis celui de la FEQG-
DA. Depuis, j’anime des cours, je continue ma 
quête. J’ai poursuivi mon chemin de recherche 
en Qi Gong, sans abandonner ce que j’étais 
dans ma façon d’aborder l’enseignement du 
théâtre. 
Comment ne pas influencer une discipline avec 
l’autre sans créer en soi une dichotomie qui ré-
duirait la pratique des deux à néant ? Ce serait 
là une réelle déviation, car j’en suis persuadée, 
on ne peut enseigner que ce que l’on est. 

Mon chemin est singulier, entendons par là que 
j’ai toujours été indépendante. En théâtre aussi 
nous avons des maîtres apparentés gurus, des 
personnalités fortes et de qualité sans doute. 

Recherche et réflexion

Mais mon esprit plus ou moins libertaire, m’a 
toujours amenée à me méfier, non pas de ce 
qu’ils savent et peuvent communiquer, mais de 
ma possible propension à me laisser aller à les 
suivre les yeux fermés. Les maîtres incarnés sont 
encore des humains et, quoi qu’il en soit de leur 
avancée qui mérite le plus grand respect, ils ne 
possèdent pas tout le savoir. Le savoir est conte-
nu dans ce vaste espace énergétique qui nous 
englobe, crée et nourrit jusqu’au moindre brin 
d’herbe à qui nous sommes liés. D’aucuns pour-
ront l’appeler bibliothèque Akashique, d’autre 
Wu Ji ou encore la grande Soupe Primordiale. 
Quel que soit le nom qu’on lui donne, tout en est 
issu. Un brin d’herbe, comme n’importe quelle 
petite chose en apparence modeste de la nature 
peut, l’espace d’un instant, devenir notre maître 
et c’est un grand honneur que d’être enseigné 
par lui.
Il me semble que c’est une déviation que de 
suivre aveuglément un maître, lequel d’ailleurs, 
s’il l’est vraiment, le dit dans son enseignement. 
Mais là encore, prudence, le chemin initiatique 
peut être pavé de fausse modestie.

Photo Jacqueline DARU



Bulletin n°36 février 2019 -  page 23

Recherche et réflexion

Quel danger à pratiquer une discipline
comme le Qi Gong ?

Faire du théâtre semble apparemment sans 
danger, mais là comme ailleurs, il existe aussi 
des dérives, des déviations. À preuve de « soit 
disants Maîtres » amenant leurs disciples à s’iso-
ler, à jeûner, à se mortifier pour mieux «  sen-
tir » leur personnage, de quasi-sectes avec leurs 
dogmes, leurs protocoles qui axent la formation 
autour de la contrainte. 
Il en découle que la pratique de certaines tech-
niques mal maîtrisées, mal adaptées amène 
certains élèves à connaître des failles psycho-
logiques ou physiques… Là encore, comme en 
Qi Gong, sur une base de stress, dont le centre 
d’agitation est la tête, une énergie trop centrée 
au niveau de celle-ci va provoquer une kyrielle 
de problèmes plus ou moins sévères allant du 
vertige à la nécessité de consulter un psy. Pire 
encore, la dépression engendrée par ces dérives 
hasardeuses peut mener à l’alcoolisme et/ou au 
suicide. Inutile de citer des exemples, chacun a 
en tête des célébrités concernées par cela. Alors 
on se demande : « Il (ou elle) réussissait si bien, 
pourquoi en est-il (elle) arrivé (e) là ? » 
Peut-être à cause d’une méconnaissance de 
la façon de maîtriser son art. Celle-ci, liée à 
d’éventuelles difficultés personnelles, peut mener 
au désespoir. Être une star ne protège pas de 
cela. Il faut avoir vécu la traversée du no man’s 
land qui succède à l’extinction des lumières, 
alors que la salle s’est vidée et que l’on quitte le 
costume et le maquillage, pour comprendre ce 
qu’est la fragilité d’un comédien ou d’un acteur. 
Incarner un personnage, dans le feu de l’action, 
être grisé par lui, par le contact avec le public 
et redescendre brusquement dans ce vide de 
l’après et se retrouver seul, m’a amenée à réflé-
chir sur la façon de pouvoir s’en libérer rapide-
ment. Car la scène quittée, il est indispensable 
de se retrouver soi, dans sa propre vie et ne 
pas connaître cette sorte de dépression que l’on 

pourrait comparer à la dépression post-natale. 
Créer n’est pas un acte anodin.
Comme le disait Prévert, « il ne faut pas jouer 
avec les allumettes », le feu est enivrant, mais il 
consume. Pourtant que de bienfaits il apporte à 
l’humanité ! 
Que ce soit le maçon qui devient compagnon 
du tour de France pour s’aguerrir ; le violoniste 
qui fait ses gammes pour améliorer son geste ; 
le chanteur qui vocalise pour trouver sa voix ; le 
peintre qui croque ses sujets pour se rapprocher 
de plus en plus de l’esquisse ; le comédien qui 
s’exerce à toujours rendre son corps et son esprit 
plus sensibles par son entraînement  ; le prati-
quant de Qi Gong en recherche de l’harmonie ; 
c’est le travail, la répétition du geste, physique 
et psychologique, qui va leur permettre de se ré-
aliser, de libérer ce trésor enfoui en eux pour le 
partager. Le Qi, même s’il est naturel, ne pourra 
jamais s’épanouir sans la patience qui mène à 
la maîtrise de son art. Je vais paraphraser Bras-
sens «  un don n’est rien qu’une sale manie si 
on ne le travaille pas » je rajouterais : un vrai 
danger si on ne le respecte pas. 
Le Qi on va le rechercher sans jamais le retenir 
et le moindre geste d’accueil, physique ou psy-
chologique, va le mettre en circulation librement. 
C’est lui qui va permettre d’abolir les frontières 
supposées entre soi et l’extérieur. J’y reviendrai. 

Il y a beaucoup de correspondances entre le Qi 
Gong et la méthode d’enseignement du théâtre 
que j’utilise, où l’on parle de l’énergie du comé-
dien, de geste psychologique, de centre force. 
En Qi Gong, le Qi est le moteur, l’accompagna-
teur, le formateur, le créateur, le révélateur, celui 
qui, par le travail, construit et nourrit l’Être dans 
toutes les dimensions de sa manifestation. C’est 
lui qui va affiner, dégrossir, faire s’épanouir l’in-
dividu l’harmoniser, le ramener à sa racine qui 
n’est autre que la Nature. 
Au théâtre, c’est encore lui qui va faire rayon-
ner, émouvoir, partager. Et pour acquérir cela, 



Bulletin n°36 février 2019 -  page 24

Nous influençons cet espace autant que nous 
sommes influencés par lui. Il n’y a pas jusqu’à la 
moindre pensée qui ne puisse être perçue (sou-
vent de façon inconsciente) par ceux que l’on 
croise ou qui nous accompagnent dans la vie. 
En Qi Gong ou sur la scène c’est la même chose. 
Pratiquer le Qi Gong avec cette image tronquée 
de nous-même va produire des tensions muscu-
laires, bloquer l’harmonieuse circulation du Qi 
et nous amener à forcer. D’où la nécessité de 
bien prendre conscience de ce corps et de le 
respecter, de rester à son écoute pour éviter tout 
désagrément.
Sur scène il est tout aussi important d’en tenir 
compte afin que les personnages que nous incar-
nons soient crédibles et ne sombrent pas dans 
une lourdeur d’interprétation insupportable. 
On ne contraint pas, on compose, on avance 
comme l’eau du ruisseau lorsqu’elle se trouve 
face à un obstacle et le contourne. Au cours de 
sa traversée dans notre géographie corporelle 
le Qi, comme l’eau du ruisseau, rencontre beau-
coup d’obstacles qu’il doit intégrer, contourner 
pour poursuivre sa route. C’est par l’écoute et le 
respect de notre corps qu’il est possible de réa-
liser cela. Si l’on prend 15 personnes, aucune 
ne réalisera un geste stéréotypé si elles sont 
à l’écoute de leur corps. Nous avons chacun 
un passé de plaies et de bosses qui nous ont 
marquées, avec lesquelles nous nous sommes 
construits et qui font que nous sommes tous dif-
férents. Le geste, c’est de l’intérieur qu’il faut le 
voir. Trop codifier un geste, à mon sens, c’est 
dévier, c’est forcer, c’est tenir, c’est l’inverse de 
ce qui est recherché tant en Qi Gong qu’en Art 
Dramatique. Un exemple, le clown qui donne 
l’impression de tomber comme un gros lourdaud 
le fait en souplesse, animé d’une grande légè-
reté intérieure. Il faut beaucoup d’entraînement 
pour arriver à cette maîtrise.

Recherche et réflexion

au théâtre comme au Qi Gong, il va falloir répé-
ter et répéter des gestes jusqu’à satisfaction afin 
d’être capable d’unifier son corps, son souffle 
et son esprit. Sans cette harmonie, il ne peut 
y avoir ce charisme qui permet au comédien 
d’occuper l’espace.

L’enracinement.

Pour la voix déjà, nous avons besoin de l’enra-
cinement, la terre est notre nature profonde, ce 
n’est pas un hasard si, dans le corps, elle se 
situe au niveau du ventre (Périnée, Dan Tian) 
jusqu’à la taille, (Diaphragme – Rate-pancréas/
Estomac).

C’est là que l’on doit se centrer pour trouver 
l’équilibre et s’assurer de ne pas se perdre dans 
des hauteurs qui nous dépassent.
La démarche d’une personne révèle son état 
de stress. Si vous observez les passants qui 
marchent dans la rue, vous reconnaîtrez les 
gens stressés à leur démarche sautillante. Car 
sautiller n’est pas de la Terre mais de l’entre-
deux, comme l’oiseau qui se situe entre Terre et 
Ciel. L’humain quant à lui, pour conquérir le ciel 
auquel il aspire, doit impérativement s’installer 
dans le poids pour un jour trouver cette légèreté 
intérieure qui monte de la racine vers les étoiles 
en ouvrant grand les portes, au demeurant illu-
soires, qui le sépare de l’extérieur.

Ce que nous ne voyons pas n’existe pas.

Ce que nous ne ressentons pas, ce que nous ne 
voyons pas (notre dos par exemple) n’existe pas 
pour beaucoup et pourtant c’est la conscience 
de ce que nous sommes au travers de notre 
géographie corporelle qui peut nous libérer 
de l’illusion. Se considérer comme une entité 
individuelle, différenciée de l’espace extérieur, 
est illusion car nous sommes des êtres de vibra-
tion totalement liés à l’espace qui nous baigne. 



Bulletin n°36 février 2019 -  page 25

La pensée amie ou traîtresse.

Le public, s’il entend ce qui se dit sur scène, 
entend encore plus fort ce qui s’y pense. Si un 
comédien n’est pas mu par la pensée de son 
personnage, il met son public mal à l’aise, sim-
plement parce que son corps diffuse naturelle-
ment la réalité de ses pensées. Ceci explique 
pourquoi, dans la vie de tous les jours, nous 
ressentons parfois un malaise lorsque la bouche 
d’un interlocuteur nous dit une chose qu’il ne 
pense pas, simplement parce que son corps, 
par sa gestuelle, trahit sa pensée. 
Quoi que dise la bouche, le corps exprimera 
toujours la vérité de la pensée, cette déviation-
là, car s’en est une, se nomme disharmonie. 
S’en suivent le mal-être et la maladie.
Dans la pratique du Qi Gong, lorsque la pensée 
accompagne trop fort le mouvement, démon-
trant une volonté de tenir, ce que l’on peut noter 
lorsque le front se plisse, il y a risque de dévia-
tion, de saturation, de blocage énergétique pou-
vant se traduire tant sur le plan physique que 
mental.
De la même façon, un regard qui ne peut se 
centrer, qui observe autour de lui, dénote que 
le pratiquant n’est pas à ce qu’il fait, qu’il est 
extérieur à sa pratique. Aucun risque de dévia-
tion ici, mis à part l’inutilité de la pratique. Cela 
indique aussi que la personne se situe dans le 
refus ou est animée par la peur du ridicule, ou 
encore qu’elle ne peut s’empêcher de porter son 
propre regard sur elle. Animée par la crainte de 
se livrer cela dénote aussi un grand manque de 
confiance en soi.

Dans la vie, beaucoup portent des masques, 
certes ils sont invisibles, ce n’est pas comme 
au théâtre, ces masques-là sont pour se proté-
ger, se cacher, correspondre à l’image voulue 
par l’éducation... Mais dans la vie, comme au 
théâtre, le masque ne cache pas, il révèle. 
Animer un stage autour du masque, peut se ré-

véler dangereux car le masque provoque une 
sorte de désinhibition qui nécessite une grande 
vigilance de la part de celui qui pilote l’atelier. 
En exagérant à peine, le travail du masque 
pourrait être comparé au Qi Gong spontané, 
un risque de voir le Qi s’emballer et échapper 
à tout contrôle. 

Bref, tout dans notre vie est énergie. Que l’on 
en soit conscient ou non le Qi nous baigne, 
l’ignorer est déjà une déviation. Le risque nous 
accompagne de la naissance à la mort. Nous 
marchons et sans cesse apprenons à marcher, à 
trouver équilibre et harmonie.

La nature de l’homme.

Il apparaît indispensable, aujourd’hui plus que 
jamais, d’avoir cette conscience d’être « partie 
de la nature » pour maintenir la vie de l’humani-
té sur la Terre. Notre corps porteur du souffle et 
de l’esprit, tous trois indivisibles, nous transporte 
durant notre traversée terrestre. C’est en lui que 
se situent l’art du Qi Gong, celui du théâtre.

Recherche et réflexion



Bulletin n°36 février 2019 -  page 26

ce qui arrive parfois et les rend lourds. 
Comme le meilleur nageur, le meilleur comédien 
ou acteur se laissera porter par la vague, afin 
de poursuivre sa route sans heurts inutiles. 
Se couler ainsi dans la vie, dans toutes nos pra-
tiques, ne peut se faire sans l’ouverture, sans 
l’accueil. Accueillir est aux antipodes de tenir, 
de retenir. L’accueil tient dans le sourire inté-
rieur, dans la respiration du parfum de l’air qui 
nous ouvre et nous abandonne aux souffles qui 
nous traversent. D’ailleurs nous ne tenons et ne 
retenons jamais rien, encore une illusion ! Nous 
bloquons jusqu’à casser. 
Que sommes-nous par rapport à la nature, à 

Recherche et réflexion

Cesser de correspondre à une image, accepter 
ce que l’on est, s’accepter est le meilleur moyen 
de découvrir ce que nous sommes réellement. 
Cette véritable quête du Graal passe par l’ac-
ceptation du cycle des transformations, à ce 
prix est l’harmonie.
Au théâtre, si l’on ne se situe pas dans l’har-
monie, si l’on ne maîtrise pas les techniques, 
un personnage violent, hystérique, va finir par 
prendre toute la place dans la vie de son in-
terprète et le conduire assurément chez le psy. 
Cela arrive parce que l’interprète aura construit 
son personnage de façon trop cérébrale, le te-
nant trop fort avec l’idée de le sublimer, l’empor-
tant partout avec lui pensant mieux le servir et 
au final, rongé par cet hôte envahissant, sa vie 
et celle de ses proches devient insupportable. 
Cela est une déviation.
La maîtrise d’un personnage fort, nécessite 
d’avoir les connaissances énergétiques néces-
saires pour ne pas se laisser dépasser et savoir 
le quitter à volonté. Il y a des techniques spé-
cifiques pour y arriver. Investir un personnage 
fort, sans connaissances énergétiques est donc 
risqué. 
Que l’on en ait conscience ou non, toute créa-
tion est énergie. 

Doit-on parce que l’on ne maîtrise pas l’outil 
abandonner la discipline ? 

Bien sûr que non ! Bien au contraire. Pas plus en 
Qi Gong qu’en Art Dramatique. Un comédien 
capable d’investir corps et âme un personnage 
possède toutes les qualités requises pour deve-
nir un grand artiste. À lui d’apprendre à maîtri-
ser son art et réaliser son rêve. 
Laisser monter en soi les émotions, ne pas s’en 
étouffer, les mettre à distance afin que le public 
les reçoive, cela ne se peut sans une pratique 
énergétique bien maîtrisée, sans ce don d’en-
fance qui vous met instantanément dans le jeu 
et vous en retire tout aussi instantanément. C’est 
la pratique des acteurs de cinéma, quand ils ne 
sont pas engoncés dans leur volonté de jouer, 



Bulletin n°36 février 2019 -  page 27

ses souffles, à ses forces ? Une infime particule 
vouée à l’échec si elle n’accepte pas sa fai-
blesse, si elle ne se reconnaît pas du Tout, si 
elle ne fait pas de sa faiblesse une vraie force, 
la force de ceux qui s’abandonnent. Le Qi de 
l’espace nous entoure, nous traverse, nous nour-
rit à la condition de ne rien faire pour tenter de 
le retenir, même si un objectif de la pratique est 
de le renforcer. On ne le prend pas, telle une 
alluvion, il nous traverse, dépose ce qui nous 
convient puis continue sa route. La vibration 
de vie nous place dans un échange permanent 
avec ce qui nous entoure, s’y abandonner est 
selon moi, le don d’enfance qui peut illuminer 
nos vies. 

Pour clore je dirais que, quoi que l’on fasse, du 
théâtre, du Qi Gong, du sport, de la plongée 
jusqu’à la vaisselle ou le ménage, la vie est un 
chemin d’expériences, un chemin dangereux 
qui peut s’arrêter ou dévier à chaque instant, un 
chemin de découvertes, un chemin enrichissant, 
un chemin de métamorphoses. Il est stupide de 
penser que l’individu ne peut changer, nous 
changeons sans cesse, c’est la seule loi qui soit 
certitude, tout change tout le temps.
Alors, selon mon expérience, le Qi Gong est un 
outil merveilleux pour avancer sur ce chemin de 
vie en conscience d’être de la nature à chaque 
instant de la vie. 
Le pratiquant de Qi Gong est comme un arbre, 
lorsqu’il est bien enraciné, il peut alors toucher 
les étoiles sans risque à se laisser malmener. 
Il peut traverser la tempête sans opposer de 
résistance, mais en se retirant dans le lâcher 
prise, ce qui est encore la meilleure façon de se 
protéger et de vaincre. Naître nous expose au 
danger, cela devrait-il nous empêcher de vivre, 
de découvrir, de chercher donc de prendre des 
risques ? Certes non ! La vie est un grand ap-
prentissage de la marche ponctuée de chutes et 
d’avancées, c’est ainsi que je vois et le Théâtre 
et le Qi Gong. Chaque bosse témoigne d’un 
enrichissement.

Alors non, le Qi Gong n’est pas dangereux, pas 
plus dangereux que l’Art Dramatique, à condi-
tion que l’on en respecte les quelques règles fon-
damentales liées au principe de précaution et 
qui passent bien évidemment par l’information 
et la formation des enseignants. 

Pour conclure, et là j’imagine que je vais sans 
doute heurter quelques sensibilités, je dirais que 
plus j’avance sur mon chemin de vie d’occiden-
tale, plus j’en suis convaincue, le Qi Gong est 
meilleur si on le pratique dans l’immanence et 
non dans la transcendance. Parce que la trans-
cendance suggère le plus souvent un haut vers 
lequel nous cherchons à nous élever. Ce haut-là, 
c’est symboliquement à mes yeux la toute-puis-
sante tête qui s’exprime en premier lieu par la 
négation du corps. C’est ainsi que naissent les 
troubles mentaux, la déviation liminaire, tentacu-
laire qui perturbe tout, de l’individu à la société. 
Au contraire l’immanence nous situe dans la 
fusion totale au Tout qui est en nous, autour de 
nous, en ce point où il n’y a plus ni haut, ni bas, 
le point source de l’indéfini où l’on baigne, où 
tout baigne, ce point à la fois immense et inexis-
tant dont nous sommes partie au même titre que 
tous les êtres de la nature avec lesquels nous 
sommes indifférenciés. L’immanence nous situe 
dans la grande vibration cosmique.

Adamante Donsimoni
Formation aux Arts Décoratifs d’Aubusson, Chant, 

Comédie, mise en scène, 
diplômée en Qi Gong -Institut du QUIMETAO, 

FEQGDA- j’écris (sociétaire de la sacem) - je peins.
www.lechantdusouffledisciplineqigong.site 

----------

Recherche et réflexion



Bulletin n°36 février 2019 -  page 28

Vie de l’Union Pro

LES RENCONTRES DE L’UNION PRO QI GONG
Après Voiron en mai 2018, la ruche se réunit à Fontenay les Bris les 8, 9, 10 juin 2019

Cochez sur vos agendas la date de nos prochaines journées de rencontre : 
weekend de Pentecôte les 8,9 et 10 juin à Fontenay les Briis (35 kms au sud de Paris) !

En regardant ce reportage qui ne donne qu’un tout petit aperçu de l’activité 
de la ruche Union Pro à Voiron, vous aurez envie de venir à Fontenay les Briis. 



Bulletin n°36 février 2019 -  page 29

Vie de l’Union Pro

Alors, ça y est, vous avez décidé de venir aux prochaines rencontres !
Le weekend de Pentecôte les 8, 9 et 10 juin à Fontenay les Briis (35 kms au sud de Paris)
En résidentiel dans une grande maison entourée d’un magnifique parc aux arbres centenaires.

La ruche se réunit ! 
Au Programme : Ateliers, théorie, pratique, tables-rondes…

Avec Walter Peretti Gérard Edde, Zhang Kunlin, Bruno Burdet-Burdillon, 
Thierry Doctrinal, Catherine Bousquet, Michel Brémont…
Avec… Vous ! Comme en 2018, les participants proposeront des ateliers sur place pour partager, 
approfondir et faire découvrir leurs pratiques.



Bulletin n°36 février 2019 -  page 30

Vie de l’Union Pro

LES STAGES DE FORMATION CONTINUE. SAISON 2018 - 2019
L’Union Pro vous propose pour un programme exceptionnel 
tant par sa diversité que par la qualité des intervenants.

Les stages de formation continue pour les enseignants de Qi Gong sont organisés dans des conditions 
optimales avec de petits groupes de 20 participants maximum.
Destinés à ses adhérents, ils peuvent cependant être ouverts à des non membres.

Trois stages ont dû être annulés, 
faute de participants…
Nous nous réservons le droit d’annuler un stage 
si le nombre d’inscrits est insuffisant pour couvrir 
les frais (location de salle, rémunération de l’in-
tervenant). Si suffisamment de personnes sont 
inscrites, le stage sera confirmé 1 mois avant.
Nous vous recommandons donc de vous inscrire 
à l’avance, soit au moins trente jours avant le 
stage ; trop d’inscriptions nous arrivent au der-
nier moment alors que nous avons été contraints 
d’annuler le stage.
De plus, certains stages se remplissent très vite : 
en vous inscrivant à l’avance, vous réservez 
votre place !

«  Méditation taoïste et alchimie intérieure  » 
avec Marie-Christine SEVERE, les 6 et 7 octobre 
à Lyon.
« Pédagogie du Qi Gong » avec Hélène ZIM-
MERMANN 1 et 2 décembre 2018 à Montpel-
lier.
«  Les fondamentaux de la médecine tradition-
nelle à travers une pratique globale et très re-
présentative  : les vingt-quatre énergies  » avec 
Monique FONDEUR-DUAULT, les 2 et 3 février 
à Paris.

Ces stages ont été suivis par 83 personnes :

« L’enjeu de l’assise vertébrale dans le déploie-
ment du mouvement. » avec Christine WAHL, les 
6 et 7 octobre à Paris.

«  Cultiver l’Essence et la Vie  : de la forme à 
l’essence et de l’essence aux formes  » avec 
Jean-Michel CHOMET, les 17 et 18 novembre 
à Paris.

Découverte des enseignements dispensés par 
Georges CHARLES au sein de son école nom-
mée « San Yi Quan ». Le fil rouge était la pra-
tique des 5 éléments abordés dans les pratiques 
du Qi Gong du Tao mais aussi dans la pratique 
du Xingyiquan, les 8 et 9 décembre à Paris.

« Pédagogie du Qi Gong ». Ce stage est ouvert 
à tous, il est également indiqué pour la prépa-
ration à l’examen d’enseignant de l’Union Pro. 
avec Frédérique MALDIDIER, les 15 et 16 dé-
cembre à Paris.

Les « SAN YAO SU » ou les « trois harmonies 
fondamentales » tels qu’étaient enseignés leurs 
principes avant 1980 en Chine. avec Kunlin 
ZHANG, les 19 et 20 janvier à Paris.

« Quelle que soit votre pratique, en comprendre 
intimement les fondamentaux.  » avec Hélène 
ZIMMERMANN, les 26 et 27 janvier à Paris.



Bulletin n°36 février 2019 -  page 31

Vie de l’Union Pro

Il reste encore des places 
pour les stages au programme 

de février à juin 2019 :

• 23 et 24 février 2019 à Paris, 
avec Thierry DOCTRINAL
« Découvrir et révéler l’onde du Dragon au 
cœur de soi et de sa propre pratique assis ou 
debout. »

• 9 et 10 mars 2019 à Paris, 
avec Laurence CORTADELLAS
« Initiation au Qi gong pour les enfants. »

• « Le jeu des 5 animaux, à la rencontre entre 
alchimie, chamanisme et tradition taoiste. » 
avec Marc SOKOL, les 30 et 31 mars à Paris, 

• 2 stages d’anatomo-énergétique 
avec Christine WAHL :
- 6 et 7 avril 2019 à Paris « Etablir le lien et 
l’accord entre les pieds et les mains lors du 
déroulement du mouvement dans l’espace. » 
- 15 et 16 juin 2019 à Paris, « Accordage 
entre la ceinture scapulaire et le bassin. »

----------------------------------------------------------------

23 & 24 février 2019 à PARIS, 
avec Thierry DOCTRINAL
« Découvrir et révéler l’onde du Dragon au 
cœur de soi, et de sa propre pratique assis 
ou debout. »
Un mouvement unique et profond à partir du 
Dan Tian à l’origine de l’Unité corporelle et de 
l’énergie, accessible dès maintenant.
Compétences développées : Dès le premier jour, 
vous aurez envie de le mettre au cœur de votre 
pratique, de votre compréhension, de votre en-
seignement :
pour se laisser habiter par l’Unité corporelle 
d’une gestuelle globale connectée,
pour percevoir objectivement les flux énergé-
tiques corporels dans la dynamique des 5 élé-
ments, pour progresser immédiatement vers une 
connexion maximale et constante avec l’énergie 
de la Terre et du Ciel, « L’Onde du Dragon relie 

l’Être à la joie calme et profonde et à l’énergie 
curative du Tao. »

Le stage aura lieu à la Maison Sainte Agnès
23, rue Oudinot 75007 PARIS
Métro : St François Xavier (ligne 13) ; Vaneau 
(ligne 10) ; Bus : 82, 87, 92, arrêt Oudinot

----------------------------------------------------------------

9 & 10 mars 2019 à PARIS,
avec Laurence CORTADELLAS
« Initiation au Qi gong pour les enfants. »

L’objectif du Qi Gong des enfants est de les gui-
der vers une plus grande écoute d’eux-mêmes 
et d’approfondir la relation qu’ils entretiennent 
avec eux.
L’accent est mis sur le « Yang Sheng Shu » : l’art 
de nourrir la vie et d’entretenir la santé.
Ce stage de 2 jours s’adresse à toutes les per-
sonnes concernées par le développement global 
et harmonieux des enfants et par la recherche 
de voies nouvelles susceptibles d’éveiller en 
eux une plus grande capacité à prendre soin 
d’eux- mêmes dans tous les plans de leur être, 
physique, émotionnel, mental et spirituel.
Tous les professeurs de Qi Gong (professionnels 
de l’enfance, thérapeutes, parents ou grands-
parents) trouveront ici de nouveaux outils péda-
gogiques pour enrichir leur enseignement ou 
leur pratique en cabinet.
Nous découvrirons ensemble des exercices 
simples et abordables à explorer et à approfon-
dir avec les enfants tout en s’amusant.
Nous aborderons également des méthodes que 
vous connaissez peut- être déjà dans le cadre 
de l’enseignement aux adultes mais adaptées à 
une pédagogie appropriée et orientées ici vers 
l’épanouissement et l’équilibre des plus jeunes, 
ainsi que des entraînements inédits que vous 
pourrez ainsi expérimenter et transmettre.

Le stage aura lieu au Centre TAO 
144 Boulevard de la Villette, 75019 Paris
Métro : Colonel Fabien ou Jaurès (ligne 2 ou 5)

----------------------------------------------------------------



Bulletin n°36 février 2019 -  page 32

Vie de l’Union Pro

15 & 16 juin 2019 : « Accordage entre la cein-
ture scapulaire et le bassin. »

Conquérir la stabilité malléable du bassin per-
met d’aiguiser la fonction aérienne de la cein-
ture scapulaire jusqu’à la main et la fonction 
pulmonaire.
Ce jeu subtil réclame donc de renforcer la densi-
té du bassin. De cette densité, émerge la fluidité 
de la colonne vertébrale qui permet l’épanouis-
sement de la ceinture scapulaire.
L’objectif de ce stage est de construire ce duo à 
partir de l’espace du bassin y incluant le mouve-
ment vertébral.

Ces deux stages auront lieu au Studio de la 
Main d’Or, 16, Passage de la Main d’Or 
75011 Paris 
Métro : Ledru-Rollin, Bastille
Autobus : 86 et 76.

----------------------------------------------------------------

LES INTERVENANTS

Georges CHARLES
En 1973 Georges Charles devient 3ème Dan de 
Taekwondo à Séoul en Corée. Il travaille auprès 
d’un maître Chinois réputé en France WANG 
TSE MING (1909-2002) qui fût disciple des 
maîtres WANG XIANZHAI et IP MAN. Dans 
les années 1970, il effectue plusieurs voyages 
en CHINE (Hong Kong et Taïwan). En 1973, 
il reçoit à Okinawa (JAPON) le titre de 3ème 
DAN de Karaté ainsi que le titre de Ryunomaki 
(enseignant qualifié). Il pratiquera aussi l’aïkido 
de 1964 à 73 et obtiendra sa ceinture noire. En 
1978, il crée l’Institut des Arts Martiaux Tradi-
tionnels Chinois. En 1979, son maître WANG 
TSE MING décide de livrer et transmettre son 
héritage à Georges Charles qui reçoit le titre 
de DAO SHI (maître héritier en titre) : l’école et 
le style se nomment alors le SAN YI QUAN (le 
poing des trois harmonies). Ce style est reconnu 
est 2009 par la Chine comme un héritage cultu-
rel, spirituel et immatériel. Il est l’auteur d’une 

30 & 31 mars à PARIS, avec Marc SOKOL
« Le jeu des 5 animaux, à la rencontre entre 
alchimie, chamanisme et tradition taoïste. »

Voyageurs libertaires, sages et joyeux, les 
taoïstes des temps anciens nous ont légués 
des outils pour donner à notre chemin, force et 
beauté, joie, souplesse et liberté.
Cette rencontre sera consacrée au jeu des 5 ani-
maux, anciennes pratiques taoïstes très proches 
de leur origine chamanique. Nous explorerons 
également d’autres pratiques méditatives, res-
piratoires et corporelles d’origine taoïstes ainsi 
que les notions énergétiques philosophiques et 
spirituelles qui les accompagnent.
Nous voyagerons à travers la puissance de 
l’ours et la joyeuse agilité du singe et explore-
rons les grandes notions de la tradition chinoise 
appelés les trois trésors : essence (jing), énergie 
(qi) et esprit (shen).

Le stage aura lieu au Théâtre de la Danse 
77, rue de Charonne 75011 Paris
Métro Charonne (ligne 9)

----------------------------------------------------------------

2 stages à PARIS avec Christine WAHL :
6 & 7 avril 2019 : « Établir le lien et l’accord 
entre les pieds et les mains lors du déroulement 
du mouvement dans l’espace. »

Pied et main constituent les deux pièces maî-
tresses de notre lien au monde.
Le pied par sa capacité à garantir notre vertica-
lité soutient l’action de la main dans l’espace. 
Une boucle de coordination entre pied et main 
constitue la dynamique de ce stage.
Ce lien intime est une véritable ressource dans 
l’équilibre et la saveur du mouvement.
Ce rapport conscient entre ces deux extrêmes 
donne un fil conducteur à l’élaboration du geste.



Bulletin n°36 février 2019 -  page 33

Vie de l’Union Pro

quinzaine d’ouvrages sur les arts martiaux, le 
Qi Gong, la diététique Chinoise et à l’origine 
du site internet www.tao-yin.fr véritable encyclo-
pédie des arts énergétiques.

Laurence CORTADELLAS
Diplômée FEQGAE, EPMM et FFKDA, elle en-
seigne depuis 1994 le Qi Gong -Nei Gong (mé-
thode Ar.Mo.Es) et l’alchimie intérieure. Créa-
trice d’un travail spécifique de Qi Gong pour 
les enfants (Ar.Mo.Es. enfant) et d’une formation 
annuelle pour adultes à cette méthode. Elle a 
aussi mis au point une méthode holistique et 
contemplative d’alchimie intérieure et de régé-
nération pour les femmes (Ar.Mo.Es.femme).
Auteur des livres : « ABC du Qi Gong des en-
fants » et « Petits exercices spirituels et corpo-
rels à l’usage des femmes d’aujourd’hui » aux 
Éditions Grancher. Elle est cofondatrice avec 
Jean-Michel Chomet de Zhi Rou Jia, « l’École du 
Développement de la Douceur », école agréée 
par l’Union Pro Qi Gong.

Thierry DOCTRINAL
Diplômé de l’Union Pro Qi Gong FEQGAE, il 
enseigne le Qi Gong depuis 1989. Il a fondé 
l’école de l’Onde du Dragon, située à Nantes 
et agréée par l’UPQG, et a créé une méthode 
pédagogique également appelée « L’Onde du 
Dragon » ©.
Il est certifié expert par Maître Mantak CHIA, 
certifié en Tai Ji Quan, Qigong et Shaolin 
Luohan Qi Gong System par Maître Howard 
CHOY et en Qi Gong Thérapeutique par Maître 
JIAN Lujiun  ; il est aussi autorisé par Maître 
Lao KANG WEN à transmettre le GAONEN 
GONG ou « Qi Gong de grande puissance » 
(Qi Gong Médical)
Il a étudié le Tai Ji Quan et d’autres arts mar-
tiaux (Kung Fu, Judo, Karaté puis Aïkido). Il est 
également praticien en Shiatsu et certifié en 
Sophrologie. Il est membre de la commission 
Evaluation-Formation de l’Union Pro Qi Gong.

Monique FONDEUR-DUAULT
Médecine traditionnelle chinoise : diplômée du 
CEDS Nice, promotion 2003 

Qi gong : diplômée du Temps du Corps, promo-
tion 2004 
IDEES  : Dr. J.M. Eyssalet - Etudes des textes 
anciens de médecine et de la pensée chinoise 
traditionnelle 
Ecole EMEI (Temps du Corps)  : Maitre Zhang 
Ming Liang – enseignement depuis 2008 
Cinq stages d’approfondissement en Chine de 
2006 à 2016.

Frédérique MALDIDIER
Enseignante de Qi Gong diplômée de l’Union 
Pro Qi Gong FEQGAE, Frédérique Maldidier 
est aussi pianiste. Formée à l’école des « Temps 
Du Corps », où elle a enseigné durant 15 an-
nées, elle enseigne le Qi Gong au sein de l’as-
sociation Nitchitaï et en comités d’entreprises, 
à Paris, en France et l’étranger. Elle est membre 
du Conseil d’Administration, coordinatrice de la 
Commission Formation-Evaluation et membre du 
Jury d’examens de l’Union Pro Qi Gong.

Marc SOKOL
Est praticien et enseignant d’énergétique 
chinoise et de Qi Gong depuis plus de trente 
ans.
Totalement immergé dans cette démarche de-
puis 1980, il fréquente assidument les textes 
chinois ainsi que les pratiques méditatives et 
corporelles. Il se passionne pour ce qui, dans 
nos traditions, fait écho au désir profond de 
transformation et établit ainsi des ponts entre 
pensées chinoise et occidentale.
Diplômé d’acupuncture traditionnelle, amateur 
de contes et de poésie, il enseigne l’art d’utiliser 
les pratiques issues de la tradition chinoise en 
relation avec les saisons, les émotions, l’alimen-
tation.

Christine WAHL
Professeur de danse et de Tai Chi Chuan est 
aussi ostéopathe. Elle enseigne l’anatomie de 
manière vivante, reliée au mouvement en utili-
sant à la fois la description anatomique qui per-
met la compréhension des lois qui régissent le 
mouvement, mais aussi les exercices corporels 
et la palpation afin d’amener les stagiaires à 



Bulletin n°36 février 2019 -  page 34

Vie de l’Union Pro

Qi Gong EE Tong que la technique, imprégnés 
des Hui et de la santé traditionnelle millénaire 
chinoise.

Le stage portera sur la pratique du Qi Gong EE 
Tong de base avec ses sept techniques, mouve-
ment élémentaire et exercice de contrôle du Qi 
interne :
Position debout
Les sept techniques de conduite du Qi interne
Préliminaire. Relaxer. Fang Song.

1) Ajuster le Qi depuis le haut de la tête.  
Shun Ding Li Qi.

2) Ouvrir le corps au bien être du Qi.  
Zhan Ti Shu Qi.

3) Dynamiser le Qi dans l’ensemble corps. 
Zhou Ti Huo Qi.

4) Nourrir le Dantian et préserver le Qi.  
Huai Zhong Yang Qi.

5) Ramasser le Qi et lever les mains.  
Ju Shou Chao Qi.

6) Soulever les talons pour élever le Qi.  
Ba Gen Ti Qi.

7) Quatre séquences amenant à installer la 
méditation en position debout du « poteau-
guide » Si Bu Dao Yin Zhan Zhuang Gong.

Clôture. Relaxer. Fang Song.

Pour vous renseigner contactez le secrétariat  : 
federationqigong@free.fr / 04 42 93 34 31

avoir la sensation intérieure des différents élé-
ments abordés.

ZHANG Kunlin
En France depuis 1992. Il a fondé l’Institut Lu 
Dong Ming à Paris, qui est un centre de forma-
tion en Arts énergétiques internes (Qi Gong, Tai 
Ji Quan, Bagua Zhang) agréé par la FEQGAE 
« Union Pro Qi Gong ».
Médecin acupuncteur chinois, il enseigne le 
massage chinois et l’acupuncture. Titulaire du 
doctorat en énergétique chinoise obtenu à l’uni-
versité de Shanghaï. 

Hélène ZIMMERMANN
Enseignante de Qi Gong diplômée de l’Union 
Pro Qi Gong FEQGAE, elle enseigne en Cé-
vennes depuis 1997 ainsi qu’en Ardèche, à 
Paris et à l’étranger. Elle est également forma-
trice à l’IEQG (Institut Européen de Qi Gong). 
Elle pratique aussi le Tai Ji Quan, s’est formée 
au massage et exerce en tant que thérapeute 
depuis 2007. Elle est membre des jurys d’exa-
men de l’Union Pro Qi Gong FEQGAE.

----------------------------------------------------------------

Stage co-organisé avec l’Association 
QI GONG EE TONG

Qi Gong EE Tong  
avec REN QUAN DE venu de Chine

Vendredi 5 et samedi 6 juillet 2019 
à Malakoff (Paris-Porte de Vanves)

Le programme de ce stage co-organisé avec 
l’Association QI GONG EE TONG est une 
pratique autour du mouvement de base du Qi 
Gong EE Tong créé par Maître REN QUAN DE

Disciple de grands maîtres wushu depuis sa si-
xième année, REN QUAN DE représente la sep-
tième génération wushu Tangping Hui de Nin-
gxia, une province autonome de la République 
Populaire de Chine, située dans le centre nord, 
sur la route de la soie.
Il crée alors tant les fondements théoriques du 

Photo DEVISU - stage Qi Gong Ee Tong Ren Quan De



Bulletin n°36 février 2019 -  page 35

Vie de l’Union Pro

Bilan de la session d’examen qui s’est tenue à 
Aix en Provence le 1er et le 2 septembre 2018.

Membres du jury : Evelyne Oegema, Dominique 
Banizette, Hélène Zimmermann. Correction des 
copies de théorie : samedi Jean-Claude Berthe, 
Cyril Vartanian. Dimanche  : Dominique Bani-
zette, Evelyne Oegema.
Sur 15 candidats, 6 ont obtenu le diplôme  :  
1 candidat a obtenu les 4 UV du premier coup, 
et 5 candidats l’ont obtenu en complétant leurs 
UV. Le reste des candidats a réussi une, deux 
ou trois UV et doit revenir pour les présenter à 
nouveau au jury.

L’épreuve écrite de théorie dure 1 heure et 
comporte deux questions sur les «  Bases de 
connaissances pour la pratique » et « Bases de 
connaissances sur l’énergétique et la philoso-
phie chinoises. », voici les questions qui ont été 
tirées au sort par les candidats.

Samedi 1er septembre

Question sur LA PRATIQUE
Rôle de la pratique statique (posturale), rôle de 
la pratique dynamique  ; pourquoi et comment 
faut-il associer ces deux pratiques dans la pro-
gression du travail énergétique ?

Question sur L’ÉNERGÉTIQUE 
ET LA PHILOSOPHIE CHINOISES
Décrivez le trajet des méridiens Yang de la 
main en vous aidant des grands repères anato-
miques : doigts, chevilles, poignets, genoux, os, 
nombril, mamelons... ainsi que les faces anté-
rieures et postérieures, internes et externes.
Précisez leurs points de départ et d’arrivée et 
au moins un point important de chacun de ces 
méridiens.

Dimanche 2 septembre

Question sur LA PRATIQUE
Le «  centre  »  : définissez ce qu’on appelle le 
« centre » dans la pratique du Qi Gong et dites 
pour quelles raisons on lui accorde une telle 
importance. 

Question sur L’ÉNERGÉTIQUE 
ET LA PHILOSOPHIE CHINOISES
On dit que le Rein est «  la racine de tous les 
organes » ; expliquez cette expression.

-------------------------------------------------------------------------------------------------------------

Les prochaines sessions de l’examen se 
tiendront :  
- dimanche 3 mars 2019 à Paris
- samedi 31 août et dimanche 1er septembre
 2019 à Aix-en-Provence.

Les inscriptions sont closes pour la session 
de mars, pour la session de septembre, il faut 
envoyer votre dossier au secrétariat avant  
le 1er juillet.

BILAN DE LA DERNIÈRE SESSION D’EXAMEN
Notre examen représente bien les valeurs que nous voulons mettre en avant dans l’UNION 
PRO QI GONG, de label de qualité, d’ouverture. Tous les styles sont appréciés, toutes les 
écoles de toutes les traditions.



Bulletin n°36 février 2019 -  page 36

L’UNION PRO SUR FACEBOOK
L’espace Facebook de l’Union Pro s’organise de la façon suivante :

• Union Pro Qi Gong.
C’est la page de l’Union Pro Qi Gong, pour communiquer sur les évènements qu’elle 
organise ou auxquels elle participe : colloques, stages, Journées du Qi Gong, 
Assemblées Générales et toute publication intéressant la vie de l’Union.

• Qi Gong Union Pro, apprendre et transmettre.
C’est la page « groupe public » consacrée à ce que proposent les adhérents dans le 
cadre du Qi Gong. Seuls les adhérents peuvent y faire des publications (après avoir été 
« admis comme membre »).

N’hésitez pas à les visiter et à vous abonner. (Vous pouvez aussi contribuer à les faire 
connaître en cliquant sur le petit pouce dressé.)

Des groupes de travail ou de concertation fermés.
Un premier groupe de travail, « Ici et Ailleurs, Qi Gong » est constitué, pour dynamiser 
les échanges entre enseignants en créant des événements communs.
Le public connaît leur composition et leur raison d’être, mais n’a pas accès au contenu 
du travail collaboratif.
Ces groupes peuvent être amenés à publier des synthèses de leur travail sur l’une ou 
l’autre page de l’Union Pro Qi Gong.

Vie de l’Union Pro



Bulletin n°36 février 2019 -  page 37

lu pour vous

Sa connaissance des anciens caractères Chinois 
et du Yi King permet une compréhension au-
thentique des notions de méridiens et de points 
d’acupuncture. Enfin, il propose une relecture 
de la fonction du méridien du maître du cœur 
en illustrant ses propos d’exemples concrets et 
de pratiques de Qi Gong.
Georges CHARLES nous permet, dans ce livre, 
de renouer avec une pratique authentique où 
l’action est essentielle.

LE QI GONG DE LA LUMIÈRE

Le dernier livre de Georges CHARLES est paru 
le 3 janvier 2019. Avec humour et une érudi-
tion «  accessible  » et bienveillante, l’auteur  
(60 ans de pratique des arts externes et internes 
et chef de file de l’école SAN YI QUAN depuis 
1979) nous convie à découvrir le thème de la 
lumière dans la pratique de ce que l’on nomme 
aujourd’hui, le Qi Gong.

Outre les explications sur l’usage de la lumi-
nothérapie sur certaines zones et points éner-
gétiques, il décrit, avec précision, l’utilisation 
de la lumière intérieure dans la méditation du 
calendrier de Jade issue du courant taoïste du 
LINGBAOMING.

Plus largement, l’auteur revient sur des aspects 
« classiques » du Qi Gong comme l’usage du 
salut ou les notions de Yin et de Yang. Cepen-
dant, il nous offre un éclairage Traditionnel de 
ces notions en illustrant ses propos d’anciens 
idéogrammes et d’extraits de textes classiques 
de la civilisation Chinoise.

KIWI éditions 18 € 190 pages



Bulletin n°36 février 2019 -  page 38

Si cela nous concerne tous, Laurent Château 
pense que cela concerne en premier lieu ceux 
qui détiennent les leviers du pouvoir, à savoir les 
décideurs et les dirigeants.

« Changer le monde en chan-
geant ceux qui le font, chan-
ger ceux qui le font en chan-
geant ce qui les fonde. Je 
pense que l’ensemble de la 
communauté des enseignants 
de Qi Gong -dûment formés et 
animés par l’énergie du Cœur- 

a son rôle à jouer pour guider les décideurs de 
notre époque et offrir ainsi un avenir (meilleur) 
à l’espèce humaine, la plus subtile entre toutes 
d’après Tchouang Tseu. »
Le livre, aborde des questions aussi diverses 
que le Sens de la vie, la relation au temps, la 
définition de l’ego ou du bonheur, l’accès à la 
Joie, le bonheur au travail, le rôle du corps dans 
l’alchimie de la vie, le rêve et la vocation des 
entreprises du futur, les menaces et opportunités 
des sociétés à venir, la dimension universelle de 
l’Homme... 

MANUEL DE YI JING 

Bernard LAMY, médecin-
acupuncteur, a été en 
1989 l’un des pionniers 
du Qi Gong en France. Il 
continue d’approfondir sa 
pratique et de l’enseigner.

Au cours de ses séjours en Chine, il a découvert 
les trigrammes et le Yi Jing, « Le Classique du 
Changement  » qui, depuis trois mille ans, est 
le meilleur représentant de la pensée chinoise 
mais aussi d’une doctrine universelle défiant le 
temps.

Dans ce court manuel, il essaie de façon simple 
et pratique de le mettre à votre portée et de mon-
trer les liens entre trigrammes, hexagrammes et 
trajets énergétiques du corps.

Editions du Cosmogone 22 € 132 pages 

COACHING 
TAOÏSTE
DES DIRIGEANTS
DU IIIÈ 
MILLÉNAIRE
18 modules vers 
la performance, l’harmonie 
et l’ouverture de 
conscience.

Avec son livre « Coaching Taoïste des dirigeants 
du IIIè millénaire » à paraître le 31 janvier 2019 
aux éditions « Management et Société  », Lau-
rent CHATEAU, propose d’apporter sa réponse 
aux préoccupations technologiques, environne-
mentales, démographiques, communautaristes, 
économiques, sociales et politiques de notre 
monde afin de tenter d’influencer notre plan de 
réalité et d’endiguer les périls annoncés pour la 
pérennité de notre espèce.

Editions Management
et Société 25 € 384 pages

lu pour vous



Bulletin n°36 février 2019 -  page 39

A vos agendas  !

• LES JOURNÉES DU QI GONG
Tout le mois de Juin 2019.
Dès maintenant préparez les Journées du Qi Gong !

• LES RENCONTRES DE L’UNION PRO
Le weekend de Pentecôte les 8, 9 et 10 juin, venez nombreux à Fontenay les Briis.

• JOURNEE DU SAMEDI 12 OCTOBRE, À PARIS
Assemblée Générale le matin et Conférences l’après-midi.
Réservez votre journée !



Ré
al

isa
tio

n 
gr

ap
hi

qu
e 

: H
en

ri 
de

 C
or

ta
 - 

 h
ttp

:/
/

de
co

rta
.u

ltr
a-

bo
ok

.c
om

/


